




Enkelados

Rivista mediterranea di psicologia analitica

il corpo, la mente
esperienze e ricerche





1 - 2018 3Il corpo, la mente

Indice / Contents

5	 Editoriale
	 Franco La Rosa

9	 Introduzione
	 Livia Di Stefano, Maurizio Nicolosi

16	 Functional Art:
	 Body Expression, Body Mirroring To Unleash Psyche’s Stories
	 Cheryle Van Scoy

26	 Arte funzionale
	 Espressione del corpo, body mirroring per sprigionare storie della 		
	 psiche
	 Cheryle Van Scoy

37	 Le vécu d’une âme dans un corps en coma
	 Houyem Boukassoula

46	 Il vissuto di un’anima in un corpo in coma
	 Houyem Boukassoula

56	 La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima
	 Francesca Picone

67	 Incarnazioni difficili. Riflessività attraverso il corpo: 
	 esperienze di acquisizione in analisi
	 Carlo Melodia

81	 “Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative
	 Rosa Rita Ingrassia

94	 Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio 			 
	 psiche-soma
	 Simona Carfì 

105	 Il silenzio parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce 		
	 a procreare
	 Maria Rosalia Novembre



 1 - 20184 Il corpo, la mente

Indice / Contents

119	 Voce al gesto e movimento alla parola.
Il teatro come funzione simbolica
Gabriele Ajello, Gabriella Giannì

129	 Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica
Luigi Turinese 

Art & Psyche in Sicily

142	 L’emergere di nuova vita dalle antiche rovine.
WorkShop di Arteterapia
Mimma Della Cagnoletta, France Fleury, Simona Italia, Gabriella Cinà

146	 Archeologia del corpo/psiche: l’archetipo della coniunctio nell’area 
	 mediterranea

Antonella Adorisio

151	 Recensioni

154	 Schede biografiche

157	 Schede biografiche sezione Art & Psyche in Sicily



1 - 2018 5Il corpo, la mente

Editoriale di Franco La Rosa

Se partiamo dall’ordine di idee che l’indivi-
duo – nel – mondo è costantemente immer-

so in una dimensione energetica che si lega alla 
“Corrente Universale”, si comprenderà allora, 
superando l’ingannevole dicotomia cartesia-
na tra res cogitans e res extensa, come l’essere 
umano, in una visione squisitamente olistica e 
integrata di ogni sua parte – corpo, mente, spi-
rito, natura, ambiente – sia invero l’espressione 
di quell’unus mundus, ossia di quel misterico 
spazio temporale – esistenziale che è l’essenza 
della vita stessa in senso assoluto.

“Il corpo è la forma apparente dell’anima e 
l’anima è il significato dell’apparire del corpo”, 
così L. Binswanger, dando ragione a quella ras-
sicurante posizione filosofica oltre che psicolo-
gica che integra il corpo fisico – con la sua biologia e la sua costituzione materica 
– col respiro cosmico, Ruah nella lingua ebraica, pneuma o psiche per i greci,
insomma con quell’anima che nella lettura simbolica nutre ogni essere vivente in
un armonioso incontro tra parti interne e parti esterne e ancora, dell’immanente
col trascendente che è Materia e Spirito in un unico intreccio…, il respiro del
corpo e la sua dimensione spirituale”…, ancora Binswanger nella sua connotazione
esistenziale.

E su questa lunghezza d’onda allora si potrebbe dire che il linguaggio specifico 
di ogni organo nel corpo umano non si deve necessariamente ritrovare nell’organo 
stesso, ma in tutti gli aspetti espressivi della persona, quindi nell’atteggiamento, 
nell’attitudine, nella condotta, nei costumi, nei sogni, nei simboli e nei sintomi 
stessi in una sorta di psico-mito-pato-grafia.

Ogni iscrizione sul corpo delle immagini cliniche rimanda allora a ragioni 
psico-simboliche che non possono essere misconosciute o ignorate. Ogni corpo, 
fisico e freddo, deve essere empatizzato dal rispecchiamento vitalizzante di ogni 
soffio d’amore. E ancora, la condizione della mente e dell’anima in tutt’uno con la 
corporeità sono dunque da leggere ora materia fredda, rappresa, con-creta, por-
tatrice di quella pesantezza che prelude a disfacimento, dissoluzione e morte…, 
ora invece spirito, insight, soffio impalpabile ed evanescente, allo stesso tempo 
speranza, quale portatrice, questa volta, di quella etereità che non può fare altro 
che evaporare o dis-perdersi, o ancora annullarsi o scomparire, ma senza mai 
morire né mai svanire.

W. Blake, La riunione di anima corpo.



 1 - 20186 Il corpo, la mente

È tutto un portato di emozioni, questo corpo-mente…, pura passione; la pas-
sione di una amante dell’anima come direbbe Guggenbühl-Craig, questo corpo, 
che pone tutta la sua vitalità, nelle sue molteplici forme e funzioni, alla ricerca 
di quell’anima ora scheggia di trascendente imprigionata nel corpo, ora bagliore 
luminoso di origine celeste costretto in un fragile involucro…, oppure – forse 
anche questo – athanor o laboratorio, o fornello alchemico questo corpo, ove ogni 
organo con la sua natura materica si organizza secondo il suo progetto originario 
per farsi forma e nello stesso tempo funzione tra pura concretezza e immagini 
simboliche a volte rade, opache, baluginanti così come vuole e reclama la psiche!

Il pensiero che scorre come acqua di fonte…, i segnali dalla mente che prece-
dono la biologia come annunci sempre puntuali e veritieri…, la realtà interiore o 
forse tutto l’umano universo sempre intriso di mistica e spiritualità…, sono forse 
tutto un dis-correre del nostro essere corpo e anima, o materia e spirito, o soma 
e psiche nella forma di Nun, il cadere o anche il cedere del corpo, secondo una 
derivazione simbolica di una lettera dell’alfabeto ebraico, a sottolineare i mo-
menti di crisi della corporeità con tutti i significati intrinseci e metaforici delle 
ragioni della sua caducità…, e Samekh, un’altra lettera dell’alfabeto ebraico, la 
potenza dell’anima che ci offre sempre la possibilità di rintracciare una luce che 
è il sostegno della benevolenza divina a supportare il corpo piegato di Nun, e a 
inneggiare a quella circolarità che è di Samekh, numero della totalità, la misura 
ispirata di ogni sostanza nella grazia, nella bellezza, nella nobiltà della vita.

E continuando sullo stesso tenore, si possono eleggere ancora, senza negare 
peraltro la scientificità biochimica della natura dell’uomo, pure le viscere e il cer-
vello – nella loro assimilazione serotinonergica – a motori di ogni nostra azione 
verso certe progettualità tra i corpi di carne, fatti di anatomia e fisiologia, e i soffi 
del respiro per esempio, di certi toraci ansimanti, o i battiti del cuore di fronte 
alle umane incertezze della nostra esistenza, quando rallentano certe corse spesso 
inutili verso mete a volte fatue e ingannevoli, o rafforzano, al contrario, certe 
andature verso traguardi che magari sentiamo di potere o di dovere raggiungere 
tra mille ansie e incertezze per tutte quelle sane ambizioni di ognuno sostenute 
dal proprio archetipico e ontologico spirito vitalistico… E ancora trombi, cupi e 
pesanti, o caverne, cave e roboanti di viscere squarciate e a volte profanate come 
in certi interventi chirurgici, quando non accompagnati dal rispetto e dal senso 
della sacralità di ciò che è del corpo…, ma mai invero a rompere gli elevati silenzi 
della corporeità, o a disvelarne i segreti… E i processi occupanti spazio duri e 
scirrosi o gli scheletri, nel linguaggio dei simboli come pietre ctonie, e fibre come 
liane di alberi “vascolari” sempre pronti a emanare in ogni caso energie genera-
trici – se lette attentamente – che possono pur cedere al decadimento biologico 
ma che inneggiano pure allo stesso tempo al mistero di quelle forze energetiche 
che resistono romanticamente alla impermanenza di ogni cosa nel mondo… O 

Franco La Rosa



1 - 2018 7Il corpo, la mente

come quando, ci ricorda Castellani, le mani muscolari e nervose – a ricordarci 
anatomia, funzioni ed essenza profonda in un’unica trama – non legano il loro 
significato solamente alla struttura scheletrica ma in ciò che riescono ad afferrare o 
in ciò che fugge… e che lo sguardo – allo stesso modo – non è solo dipendente dalle 
leggi della fisica ottica, ma dalla prossimità o dalla lontananza delle cose in senso 
reale e metaforico, dalla loro bellezza o dalla loro ripugnanza, così come, le dita (B. 
Callieri) che realizzano le proprie intenzioni già prima che queste vengano pensate 
in una continua comunicazione del corpo – col mondo – … Il corpo è una misterio-
sa sorgente di significati che precede ogni simbolizzazione, ogni rappresentazione, 
ogni pensiero a un livello quindi non pensato ma puramente vissuto, realmente e 
simbolicamente…, ancora una volta corpo e mente, anatomia e funzione, inten-
zionamento simbolizzato e realizzazione.

Un mandala di perfezione allora quest’uomo, ove il centro dell’esistenza di 
una vita “quadrata” su progetti sapienziali può “centrare” o coniugare l’uomo 
all’universo quando, disciolta l’ombra della materia bruta, emergerà allora lo 
spirito padre di ogni crescita e matrice di ogni evoluzione.

E in questo senso l’alchimia trattando la “sostanza arcana” riesce a rimandare a 
quella “funzione trascendente” che nel linguaggio di Jung prelude a compimenti, 
a soluzioni, a mete uroboriche ove tutto nella vita o nell’universo intero, coincide 
e si annulla nello stesso tempo, o muore e rivive alla stessa maniera in quel 
continuum che trova nella concezione rinascimentale dell’Anima Mundi la sua 
più poetica conferma.

Un continuum di variabilità, dunque, in una condizione di caos calmo, di 
Satyàgraha o di “resistenza passiva” – se anche questa nota può connotarsi in un 
corpo fisico di fronte alla malattia – che può “scegliere”, ognuno di noi, come 
occasione per immaginarsi dentro a un caleidoscopio pronto a mutare le sue tes-
sere e i suoi angoli per coglierne i vari significati – i più variegati – per morire a 
uno stato e per rinascere, o per rinascere e morire ancora in una sorta di samsara 
inesorabile e inarrestabile, e tutto ciò più o meno consapevolmente… Come nel 
cancro con tutte le sue risonanze immunologiche, quando non si è stati, molto 
verosimilmente, in grado di cogliere i messaggi psico-fisico-simbolici sempre in 
controluce che avrebbero suggerito un differente assetto, status o modus vivendi 
dell’individuo… Come nella psoriasi, per tornare ancora al sintomo somatico, o 
come in alcune forme di eruzioni o eritemi aspecifici, quando la pelle, sul piano 
psicodinamico, ci manda un messaggio preciso, quella necessità “inconscia” di 
agire, anche qui opportuni cambiamenti di stile, riparazioni, o di mettere argini a 
situazioni intollerabili dell’individuo, insomma di garantire quella conservazione 
della vita psichica nella sua “continuità” che Danzieu, riprendendo il mito di 
Marsia, associa poeticamente alla “continuità della pelle” che resiste allo scortica-
mento agito da Apollo e che vede questo satiro ribelle comunque vincente quan-

Editoriale



 1 - 20188 Il corpo, la mente

do dalla sua pelle che ha “resistito” alla tortura, si è generato un fiume, il sangue 
di chi osa, di chi sfida, di chi si assume una responsabilità con determinazione e 
senza tentennamenti.

Ogni corpo martoriato e ogni malattia pur radicata, si offre dunque come mi-
crocosmo che in una concezione filosofica più alta diventa corpo sottile, e corpo 
mistico, una sorta di trasformazione evolutiva che dal limite del binomio corpo-
mente, si può liberare in quel cosmo energetico o in quell’Oṃ senza luogo e senza 
tempo, senza più dualismi né rotture, senza più zavorre materiali e mentali, senza 
scissioni né contraddizioni di alcun genere.

Sentimenti ed emozioni – ancora una volta – corpo fisico e materico, 
accomunati da una unica necessità, il riconoscimento di un’unica concezione, 
il riconoscimento di un unico lenimento: il potere riempire le nostre anoressie 
affettive e le nostre angosce di “corporeità” non certo con il logos di certi esasperati 
scientificismi ma con la possibilità di restituire dignità alla natura confermandole 
la sua tragica maestà (G. Ungaretti) attraverso quel “sentire” profondo di corpo e 
mente nella clinica dell’anima.

Cura allora, rimando al trascendente e accompagnamento simbolico, l’anima 
che reclama cittadinanza (Osho), ma anche il polo altro…, il destino inerente a 
ognuno di noi-corpo, il morire…, quel momento categoriale, quell’aspetto costitu-
tivo che informa a tutto spessore l’esistenza specificandola e qualificandola appieno 
(B. Callieri).

Franco La Rosa





 1 - 201810 Il corpo, la mente

INTRODUZIONE

Livia Di Stefano, Maurizio Nicolosi

Perché corpo e psiche sono una coppia di contrari, e come tale sono l’espressione di un 
essere la cui natura non è conoscibile né mediante l’apparenza materiale né mediante 
l’immediata percezione interiore. (...) E ci viene il dubbio che alla fine tutta questa 
separazione di psiche e corpo non sia che un procedimento intellettivo intrapreso allo 
scopo di acquistare coscienza, una distinzione, indispensabile per la conoscenza, di un 
medesimo fatto in due visuali, a cui noi ingiustamente abbiamo attribuito un’esisten-
za indipendente.

Jung C.G., (1916)

Anima non è altro che una parola per indicare qualcosa nel corpo... Dietro i tuoi pen-
sieri e sentimenti, fratello, sta un possente sovrano, un saggio ignoto che si chiama 
Sé. Abita nel tuo corpo, è il tuo corpo. Vi è più ragione nel tuo corpo che nella tua 
migliore saggezza.

Nietzsche. F.W., (1885)

La storia della relazione tra psiche e corpo nella cultura d’occidente inizia agli 
albori della civiltà greca. Nel linguaggio poetico di Omero (età del Bronzo), 

le attività propriamente umane sono definite dalla parola thymós, che indica la 
sede tangibile dei processi vitali (pensiero, sentimenti, sensazioni), e dalla parola 
psyché, che designa la vita in senso generale. L’etimologia del termine greco psy-
ché, a sua volta, può esser fatta risalire alla radice linguistica indoeuropea bhs, 
significa «soffio», «forza vitale», quindi con riferimento preciso alla respirazione 
e agli organi che la consentono. È qualcosa che caratterizza ogni singolo indivi-
duo e che abbandona il corpo, fuoriuscendo dalla bocca o da una grave ferita nel 
momento della morte. In quanto “soffio vitale” è anche anemos, da cui anima 
nella tradizione filosofica posteriore. La nozione di psiche come anima, e quindi 
come “respiro”, è comune presso molti popoli antichi, e la morte fisica veniva 
direttamente legata all’assenza di tale respiro e associata all’esperienza del “volo”: 
nella lingua greca psyché significa anche farfalla, metafora e concretizzazione del 
respiro vitale.

Col passare del tempo la psyché (inconscia) assunse e incluse i caratteri con-
sapevoli del thymós; poi, nel mondo post-omerico, prevalse la concezione della 
vita come realtà esclusivamente terrena, e fu soltanto all’interno dei riti iniziatici e 
misterici, come l’Orfismo, che comparve l’idea della psyché come daimon, energia 
di natura divina o entità comunque affine al mondo divino. Con l’Orfismo, in 
particolare, i contenuti e i significati di thymós e psyché si fusero, l’anima divenne 



1 - 2018 11Il corpo, la mente

indipendente dal corpo, acquisì carattere immortale con possibilità di trasmigrare 
da un corpo ad un altro. Nel corso delle diverse epoche storiche le correnti di 
pensiero hanno definito variamente la psyché, sottolineando maggiormente uno o 
più degli aspetti sopra indicati, per cui il termine oggi non è univoco. Non più sol-
tanto “anima o “respiro vitale”, ma anche essenza spirituale, in ambito religioso, 
insieme delle facoltà mentali e conoscitive, in filosofia, e l’insieme delle funzioni 
non fisiche oggetto di studio della psicologia. E fu proprio con la nascita della 
Psicologia, come disciplina autonoma, che dal XIX secolo in avanti, il concetto 
perse definitivamente qualunque ascendenza mitica o religiosa, trasferita sul ter-
mine anima, per assumere quello tecnico di funzione mentale.

Remota, dunque, la considerazione del corpo come contenitore mortale e 
transitorio (soma omerico) di una psyché indipendente e immortale che, includen-
do le dimensioni coscienti del pensiero, della ragione, dei sentimenti sarà più ca-
ratterizzante l’uomo che non la sua dimensione fisica e materiale. Se con Socrate 
il corpo consolida la posizione subordinata diventando uno strumento al servizio 
della psiche, con Platone, per il quale l’anima “cade” nel corpo dall’Iperuranio, 
il mondo sovrasensibile delle idee, la possibilità della conoscenza è dovuta al ri-
cordo di quanto l’anima individuale rievoca. Diventa definitiva così, la distinzione 
tra corpo e psiche, e con essa l’eclissi della valenza simbolica del corpo stesso. La 
cultura e società occidentali saranno permeate dalla forza di tale messaggio, che 
verrà fatto proprio dal Cristianesimo attraverso la catechesi paolina e la patristica, 
e poi definitivamente sancito da Cartesio, che con la distinzione tra res cogitans 
e res extensa, sottrarrà l’anima ad ogni influenza materica riducendo il corpo a 
semplice estensione e movimento. 

Eppure, sarà proprio attraverso la riflessione filosofica di impronta fenome-
nologica ed esistenziale che, nel passaggio epocale tra XIX e XX secolo, il corpo 
sarà affrancato dalla sua assoluta reificazione e consegnato a partire da Husserl, 
quanto meno, all’irriducibile duplicità del körper (il corpo che ho) e del leib (il 
corpo che sono). Terreno favorevole, questo, per lo sviluppo del discorso psicoa-
nalitico. Gli studi di Freud sull’isteria furono un importante tentativo di supera-
mento della scissione mente-corpo con recupero della valenza simbolica collegata 
a complesse dinamiche interne. 

Secondo il diverso vertice osservativo, il corpo-vissuto ritorna ad essere 
un’area di esperienza distinta dall’organismo: la psiche e il soma appaiono 
come poli energetici di un continuum materia-psiche che racchiude in sé tut-
te le possibilità espressive di questi apparati funzionali. Una prospettiva non 
troppo lontana si ritrova negli studi di Jung che, nel 1928, scriveva: 

Considero pensabile l’interazione tra corpo e psiche, e non vedo motivo per contrap-
porre a questa pensabilità l’ipotesi di un parallelismo psicofisico; proprio lo psicotera-
peuta, il cui vero ambito d’azione è appunto la sfera critica dell’interazione tra corpo e 

Livia Di Stefano - Maurizio Nicolosi



 1 - 201812 Il corpo, la mente

anima, considera altamente probabile che ciò che è psichico e ciò che è fisico non siano 
due processi che si sviluppano l’uno accanto all’altro, ma che influiscono l’uno sull’al-
tro.1 E ancora: i sintomi delle malattie hanno significato simbolico in maniera fran-
camente singolare, anche quando non è presente alcun tipo di patogenesi psicologica.2 

In tal senso il corpo, nella sua valenza simbolico-immaginale, ritorna ad essere 
la sede in cui gli opposti sono compresenti, come avviene, in modo sincronico, a 
livello psichico. Il corpo è un amico molto infido perché porta alla ribalta aspetti 
che non ci piacciono: troppe sono le cose che lo riguardano di cui non si può 
parlare. Esso costituisce molto spesso la personificazione di quest’Ombra dell’Io.3

In vista di un’ottica che, considerando “la psiche come corpo vivente e il cor-
po come psiche vivente”4, tende invece a mettere in luce le interconnessioni tra i 
due livelli.

Da queste riflessioni siamo partiti con i lavori di due colleghe straniere Cheryle 
Van Scoy e Houyem Boukassoula, che hanno il pregio di collocare la dinamica 
corpo-psiche nell’area formativa e clinica. 

In particolare Cheryle Van Scoy ci mostra come l’utilizzo dell’immaginazione 
attiva consenta la rappresentazione di livelli arcaici della psiche in modo tale che, 
l’anima somatikos come lei la chiama, possa esprimere la sua straordinaria sag-
gezza. Il processo di immaginazione attiva, che coinvolge la libera espressione del 
gioco in accordo con il corpo è alla base della psicologia analitica e la dottoressa 
attraverso il racconto di un’esperienza formativa con colleghi analisti, ci invita a 
porgere maggiormente l’attenzione su questo strumento inestimabile per favorire 
l’individuazione. 

Nell’articolo di Houyem Boukassoula, invece, è centrale il racconto della te-
rapia con un paziente che è stato in coma per due mesi e mezzo. Interessante, so-
prattutto il lavoro sui sogni che testimoniano lo stretto legame tra corpo e psiche, 
mostrando le dinamiche compensatorie che l’inconscio assicura per preservare 
la vita in una situazione del genere. In un susseguirsi armonico il volume è ca-
ratterizzato da una prima parte in cui trovano espressione diversi contributi che 
centrano l’attenzione sulla clinica e sulla teoria della clinica. 

Francesca Picone ci porta a riflettere sui nuovi approcci della medicina e sulla 
percezione della malattia come possibilità di venire a contatto con il linguaggio 
dell’anima. Tale incontro può condurre attraverso l’intero essere e lasciarsi arric-
chire, amplificare ed andare avanti verso la trasformazione psichica. Attraverso 
il racconto clinico e la narrazione mitica e filosofica vengono offerte interessanti 
griglie di lettura del rapporto psiche-soma.

1  Jung C.G., Il problema amoroso dello studente, in Opere Vol 10 Tomo I, pag 26
2  Jung C.G., Lettere a cura di A. Jaffè, Vol 2, Magi ed. Roma,2006
3  Jung C.G., Psicoanalisi e Psicologia analitica, in Opere, vol. 15, Boringhieri, 1991, p. 43
4  Jung C.G., Lo spirito e l’ombra. I seminari di Jung su Nietzsche, Moretti e Vitali, 1996

Introduzione



1 - 2018 13Il corpo, la mente

A seguire, l’articolo di Carlo Melodia tenta di mettere insieme il modello Jun-
ghiano con altri di differenti correnti psicologiche e psichiatriche rispetto alle 
interconnessioni tra psiche e corpo. Condividendo le proprie esperienze in questi 
ambiti apre lo sguardo su alcune patologie quali l’obesità, la depressione ipocon-
driaca, gli attacchi di panico e l’inibizione depressiva a partire dalle capacità di 
leggere attraverso il proprio corpo la realtà delle proprie emozioni. 

Rosi Ingrassia, infine, ci conduce lungo i sentieri ardui e dolorosi della scissio-
ne mente-corpo nelle sindromi dissociative con particolare attenzione alla voce, 
espressione emozionale dell’essere-nel-mondo. Attraverso alcune vignette clini-
che la collega si interroga su cosa accade alla psiche quando la parola disincarna 
l’esperienza e quando l’armonia fra corpo e mente diventa dissonante. 

Nella seconda parte, invece, abbiamo raccolto i contributi di colleghi che la-
vorano, seppur con modalità molto diverse, attraverso la dimensione gruppale. 

Simona Carfì ci conduce con grazia e delicatezza all’interno di un percorso di 
psicoterapia con un gruppo di preadolescenti. Attraverso alcuni passaggi impor-
tanti della terapia chiarisce come nella situazione gruppale, sia favorito il rappor-
to, lo scambio e l’interazione tra soma e psiche e psiche e soma. Nello spazio ana-
litico, il corpo e le emozioni trovano una possibile pensabilità, attraverso luoghi 
di espressione protetti, diventando infine, storie narrabili. 

Lia Novembre propone una lettura “psicosomatica” dell’eziologia dell’infer-
tilità, in base alla propria esperienza presso il Centro di Fisiopatologia della Ri-
produzione Umana dell’Ospedale Ingrassia di Palermo, dove lavora sia con le 
coppie che con il gruppo equipé. La riflessione che ci offre, partendo dalla clinica 
junghiana, si declina in un modello multifattoriale sia nell’eziopatogenesi dell’in-
fertilità che nella presa in carico di soggetti non fertili. 

Gabriele Ajello e Gabriella Giannì, infine, condividono con noi l’esperienza di 
un laboratorio teatrale con soggetti di età compresa tra i 10 e 18 anni con diagnosi 
di disturbo dello spettro autistico e disabilità intellettive medio-gravi. Viene chia-
rito come l’atto teatrale, abbia consentito uno scambio trasformativo all’interno 
del gruppo che, da una iniziale condizione di pensiero concreto è transitato verso 
una maggiore espressione della sua funzione immaginativa e a tratti di quella 
simbolica.

Luigi Turinese, completa i contributi riportandoci nell’ambito teorico e, attra-
verso un excursus storico del paradigma psicosomatico, ci mostra l’importanza 
di superare la questione dell’origine dei disturbi psichici – se essi nascano da 
perturbazioni dell’ambiente affettivo o di quello biochimico. Il modello proposto 
percepisce l’unicità delle sfere fisica e psicologica come una declinazione dell’U-
nus Mundus nel microcosmo.

Per concludere, siamo lieti di accogliere all’interno della rubrica Arte e Psiche5 

5  Una rubrica che raccoglie i contributi che diversi colleghi hanno presentato nelle break out session del con-

Livia Di Stefano - Maurizio Nicolosi



 1 - 201814 Il corpo, la mente

il lavoro delle Dott.sse M. Della Cagnoletta, F. Fleury, S. Italia, G. Cinà e quello 
della Dott.ssa A. Adorisio. Il primo dal titolo “L’emergere di nuova vita dalle anti-
che rovine” in cui viene raccontata l’esperienza di un workshop, in cui attraverso 
l’uso di frammenti di materiali vari si è lavorato sul passaggio da ciò che risulta 
mancante e perduto, alla sua ri-costruzione. Il lavoro parte dal presupposto che 
solo dopo aver accolto le rovine, averle lasciate risuonare dentro di noi, senza 
giudizio e senza una precipitosa opera salvifica, si può trovare quel movimento 
che genera speranza e la sostiene, confermando le nostre risorse, le nostre forze 
e capacità. Il secondo dal titolo “Archeologia del corpo/psiche: l’archetipo della 
coniunctio nell’area mediterranea” racconta di un workshop di movimento mo-
tivato da un duplice intento: da un lato quello di sperimentare la coesistenza di 
Arte e Psiche in uno spazio liminale condiviso; dall’altro quello di esplorare l’ar-
tista/analista quale archeologo attraverso l’espressione del corpo in movimento. 
L’intero gruppo ha condiviso le esperienze provate attraverso movimenti, gesti e 
parole e la sensazione emersa nella collega era quella di trovarsi all’interno di una 
piccola grotta, come uno degli uteri della Terra. Qui ha potuto percepire invisibili 
interconnessioni insieme ad un profondo senso di pace e all’apertura del cuore. 

Bibliografia
Jung C.G., Spirito e vita (1916) in Opere vol 8, Bollati Boringhieri, Torino, 1994
Jung C.G., Il problema amoroso dello studente (1918), in Opere Vol 10 Tomo I, 1998
Jung C.G., Lettere a cura di A. Jaffè, Vol 2, Magi ed. Roma,2006
Jung C.G., Psicoanalisi e Psicologia analitica, in Opere, vol. 15, Boringhieri, 1991
Jung C.G., Lo spirito e l’ombra. I seminari di Jung su Nietzsche, Moretti e Vitali, 1996
Nietzsche F.W., Così parlò Zarathustra, Adelphi, Milano,2015

vegno Arte e Psiche in Sicilia. Aree di confine e di sovrapposizione: il limen appena percettibile. L’Universalità 
dell’arte: tra prevenzione, educazione sanitaria e riabilitazione. Il convegno si è tenuto a Siracusa dal 2 al 6 Set-
tembre del 2015 ed ha visto una grandissima partecipazione di colleghi ed artisti provenienti da tutto il mondo.

Livia Di Stefano - Maurizio Nicolosi





 1 - 201816 Il corpo, la mente

FUNCTIONAL ART:
BODY EXPRESSION, BODY MIRRORING TO 
UNLEASH PSYCHE’S STORIES

Cheryle Van Scoy

Introduction						

In early July of this year, colleagues and I celebrated the 70th Jubilee anniversa-
ry of our training institute – the C. G. Jung Institute Zürich, in Küsnacht. As 

a member of the board of the new Alumni Association, we planned a week of 
events for the alumni and opportunities for alumni to engage with diploma can-
didates in symbol exploration. I begin here, for my experiences in analysis and 
in training, as well as those within this evocative week, significantly inform the 
subject to be addressed. 

The Jubilee alumni events in Küsnacht were launched with two tours: on 
Monday morning we traveled to Gommiswald, Switzerland, to view the “C. G. 
Jung Museum and Anima Mundi Bookshop and Gallery for the Furthering of 
the Psychology of C. G. Jung and the work of Marie-Louise von Franz”; and 
in the afternoon, we visited the C. G. Jung House Museum at 228 Seestrasse in 
Küsnacht. Dr. Emmanuel Kennedy, as executor of Marie-Louise von Franz and 
Barbara Hannah’s estates and archives, is in the process of creating an extraordi-
nary museum (expected to open February 2019) exhibiting 

von Franz and Hannah’s poignant, deeply moving paintings and active imagi-
nations in response to dreams. Though while in training, I visited Carl and Emma 
Jung’s home with the Andreas Jung family in residence, the new Jung House 
Museum has restored the home as it would have been while Carl and Emma lived 
there. This summer, we navigated that space through a more historical lens. Both 
tours shifted my perspective, transporting me to an imaginal realm – the years 
when Jungian analytical psychology was being birthed, wherein active imagina-
tion and creative expression were highly valued as a means of accessing Soul. This 
shift was perfect preparation for the following two days during which I employed 
such strategies in facilitating symbol exploration for small groups of diploma can-
didates and analyst alumni. (Note there were also two other facilitators for sepa-
rate small groups, each utilizing their own unique strategies.)

Being a devoted Kalffian Sandplay practitioner, with background in both the 
medical sciences and art, active imagination and creative expression are under-
standably fundamental tools in my analytical practice. I learned, from direct ex-



1 - 2018 17Il corpo, la mente

perience in the years of personal analytical process and now with analysands, that 
such engagement is critical to transformation. I know rather than believe as Carl 
Jung confessed, how vital it is to the individuation and trauma healing processes 
to access the wisdom of Body. Neuroscience is now articulating what has been 
practiced for thousands of years by the indigenous populations, the alchemists, 
and then by Carl Jung in his psychological construct – that only by integrating 
physical realities with spiritual/imaginal encounters may we achieve conscious-
ness of the mystery, of subtle body, the Self in its micro and macro domains. 
The alchemical maxim of Hermes Trismegistus succinctly articulates this in “As 
Above, So Below” (Copenhaver (1992/2000). 

The specific strategies, received intuitively, evolved slowly and continue to do 
so, though I am aware of their roots, well documented in the Jungian community: 
active imagination in response to dream figures and symbols; the practice of Kalf-
fian Sandplay (Kalff, 2003); painting and drawing in the tradition of Jung, Bar-
bara Hannah (Hannah, 1981), Marie-Louise von Franz (von Franz, 2014), and 
Verena Kast’s teachings based on the work of Ingrid Riedel and Christa Henzler 
(Riedel, 2003) (Henzler, 2004). The body movement aspect derives from Marion 
Woodman’s workshops during my tenure as a graduate student in the Mytho-
logical Studies program at Pacifica Graduate Institute, as well as other somatic 
seminars offered during my training in Zürich (Woodman, n.d.). Today, after a 
long collective period of rational orientation – wherein ‘mind’ has held primary 
authority – somatic perspective, integration, and education are gaining the recog-
nition body as equal partner deserves. 

The Group Experience

In July of 2016, Alessandra di Montezemolo invited a small group of inter-
national Jungian colleagues and friends from the political sector to a several-day 
encounter in San Felice Circeo, Circe’s landscape on the Mediterranean coast. 
The discourse highlighted contemporary struggles – Mediterranean violence and 
terrorism – from analytical, historical, and mythological perspectives. I was re-
quested to prepare an art experience for two afternoons, but my elemental plan 
became profoundly impacted and reshaped by the intensity of the presentations 
and dialogues that unfolded in the milieu. Notably, the brutal atrocity in Nice, 
France, occurred during this very weekend. For everyone in our group, the trag-
edies weighed heavily in our hearts, pressing on every cell of our matter, while a 
sense of collective impotence to substantively intervene heightened the tensions. 
It was abundantly clear we all needed some way to process the trauma we felt 
personally and empathically. 

Appreciating that music literally and symbolically integrates tensions, it felt 

Functional Art



 1 - 201818 Il corpo, la mente

important to incorporate its harmonic capacity in the process. Thus prior to ar-
rival in Circeo, I invited participants to share a favorite song, and created a music 
collage from these offerings, playing it softly as folks made their way to the foliage 
shaded, outdoor patio overlooking the sea. The sound of the breaking waves, and 
the breathtaking view of the sapphire blue sea provided the perfect frame for the 
process. (On the second afternoon, I intuitively changed direction with the music 
and chose to play “Golden Bowls” by Karma Moffett.) The supplied art materials 
were simple: letter-sized, thin, transparent vellum paper and oil pastels.

The experience was initiated by a brief meditation, encouraging the attention 
to be diverted from the stunning landscape, and directed to the interior, wherein 
one could notice the body’s energy flow, its location and quality. What area/s of 
body requested attention in this moment? What is the specific location/s and 
very particular sensations in that space? Once identified, the participants were 
encouraged to stay with these specific sensations and notice if an image (or color, 
sound, figure) wished to emerge. 

Without speaking or sharing, we turned to the oil pastels and paper available 
on each table. What two colors resonated with this inner experience? After se-
lecting the two colors, participants then were invited to close their eyes and allow 
the hands to freely express on the paper, until feeling ‘finished’. The group quietly 
waited until each person felt complete and had signaled by opening the eyes.

Often the hands know how to solve a riddle with which the intellect has wrestled in 
vain.

C G Jung, CW8, para 180.

Current remnants of Jung’s ‘castle’ behind 228 Seestrasse at the 
edge of Lake Zürich. Photograph by author 2018. 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 19Il corpo, la mente

Layering

While remaining quiet, the group was invited to place a second piece of the 
translucent vellum paper over the original (drawn unseen) process. In seeing 
through, what shapes do you observe? What colors do they request? The task is 
simply to define and colorize the shapes that emerged on the first layer. Partici-
pants are encouraged to keep the inner editor out of the process, and to stay with 
the feelings, body sensations, and respond to the images as they direct, similar to 
a Kalffian Sandplay experience. Again, the process will determine when this layer 
feels complete, and participants acknowledged such by placing hands on their 
laps or table. 

Continuing with quiet meditation and reflection, a third layer of velum was add-
ed at this stage. The invitation is now to engage with what is underneath, to play 
with it, furthering the process of what the American artist, Georgia O’Keefe, terms 
“making the unknown known” (Robinson, 1989). Building on the seeing through, 
the group was encouraged to play with colors, shapes, and lines in response to the 
layers below. To simply allow themselves the freedom to express what spontaneous-
ly emerges in the creative dialogue between body and imagination. 

Mirroring in Movement

When everyone felt complete with their layered expressions, it became time 
for the group to offer silent but physical response to each person’s drawings. One 
by one, each participant was invited to share their drawings with the group, while 
all others were hidden from view. That individual observed as the group respond-
ed to each drawing, beginning with the first, in kinetic movement. Continuing in 
silence, how does the body wish to ‘move’ and flow in response to each draw-
ing? The participant witnessed the body mirroring from the group– individually 
and in shared communion. Group members were engaged in their own kinetic 
process, therefore not witnessing others. The only individual who could view 
everyone was the person whose drawings were being responded to. Only after 
the witnessed mirroring was voice invited into the process. Individual respondees 
were invited to share their experience, and in conclusion, the ‘artist’ offered the 
illuminations received from psyche – within and without – in the process. Under-
standably, participants were informed to only share what ‘wanted’ to be shared, 
what felt safe to expose. 

It is an exceptional opportunity for me each time I witness this process as I am 
always surprised with what appears unexpectedly, and typically discover that this 
is the experience of the participant/s. The constellated psychoid field feels numi-
nous, deeply nourishing, enlivening. In this instance, the seminar discussions had 

Functional Art



 1 - 201820 Il corpo, la mente

flooded us with the realities of suffering throughout the Mediterranean, and the 
globe. Here we could respond to those feelings, to the buried traumas in our own 
Body Souls, and connect with forces beyond those which isolate dark and light. 
We welcomed the wisdom of Self, rooted in our own bodies. We communed as 
a group in the domain of Subtle body, were held in the astounding beauty of na-
ture, the landscape of Sea in her whole, bivalent reality. 

The Realm of The Psychoid

The concept of the psychoid is, of course, an imaginal one. We know it as 
the intermediary zone between mind and body, between psychological constructs 
and biophysical realities, between consciousness and the unconscious, an undif-
ferentiated locale beyond or under opposites. It is perhaps similar to the alchem-
ical notion of the fifth essence, which constellates from the union of the four 
elements, and is both all of the elements and yet nothing of them. We can imagine 
the psychoid being both like a stem cell phenomenon (cellular matter prior to any 
differentiation), as well as the fifth essence, something ‘beyond’ the separations. 
The mere act of imagining such a zone is constructive, but to actually experience 
this phenomenon in the body is profoundly transformative. The inner witness is 
forged only in the visceral experience. 

Active imagination, as the critical theme under discussion, is the process by 
which one may access the psychoid, stimulate the development of the fifth essence, 
and facilitate individuation. The process opens and expands the portal between 
ego and Self. No wonder it feels so potent! The ego engages in dialogue with the 
ineffable mystery, and in so doing, each of the partners is transformed. Something 
new emerges, something from the spontaneous transcendent function. Von Franz 
states that active imagination gives expression to the transcendent function, in-
tensifying and accelerating psychological maturation (1990/2014). The witness 
knows. One becomes viscerally conscious that the outcome was not under one’s 
control, and something spontaneous, unexpected, unknown emerged. The ex-
perience is profoundly penetrating, expanding one’s world view. Personal expe-
riences with active imagination have been among the most awe-inspiring of my 
life, second only to childbirth. In my practice, I reference this phenomenon as 
authentic communion. It is a whole body experience, as Rudolph Otto asserts, 
generating intense psychic energy (1958).

Science and Design

Scientist-analyst Joseph Cambray (2009) asserts that Jung’s interest in the psy-
choid was a result of his natural resonance with the phenomenon active in the 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 21Il corpo, la mente

collective psyche, and perceives his insights as brilliant and not yet properly ac-
knowledged: 

his intuitions about principles of psychic ordering and organizing involved in acts of 
creation in time, to be placed on an equivalent footing with space, time, and causality, 
have truly radical significance … In the light of modern cosmology I have come to 
see this insight as identifying the organizing principle that is at the origins of the ap-
pearance of space, time, light, and matter, and in fact is behind every major originary 
event in our world. The self-organization implicit in the psychoid is thereby linked to 
synchronicity; in consequence the psychoid would hold the principle that has allowed 
the emergence of everything, including the mind and soul. (p.109)

Needless to say, accessing such a generative field will have powerful impact on 
not only the individual but whatever group is engaged in the interactive process. 

Synchronistically, while I was writing this paper, I happened to hear to a seg-
ment of ‘Science Friday’ on our local National Public Radio channel. A statement 
was made, attributed to the computer scientist Gerald Weinberg, that any new 
scientific discovery can only be made if ‘things are allowed to get messy’ (record-
ing, 2018). This reminded me of David Bohm’s fine text ‘On Creativity’ (1996). 
One must be willing to ‘not know’ and be intently curious for creative insights 
and outcomes to emerge. I name this state swimming in the soup. It is a very 
non-rational, circular, chaotic process. One must be able to tolerate liminality, 
allowing inner guidance in the moment. In that vein, I became curious about 
Weinberg, and discovered an internet paper by Ranulph Glanville, a professor 
of cybernetics and design. Glanville discusses Weinberg’s material on complexity 
theory and describes the necessity of ‘doodling’ in the creative design process. In 
my not knowing exploration, I discover his insights directly relate to the psycho-
logical art process shared early in this paper: 

Central to the process of design is the drawing, sketch, or doodle. These are often 
made without much purpose. The important thing about them is that the drawer, 
having drawn, looks at them, and then modifies or redraws. This simple, iterative, 
recursive, reflective and clearly cybernetic act is at the centre of the design process – 
it is the mechanism of the designer’s magic. And, insofar as it involves the observer 
within a circular process, it is a second order of cybernetic act. Furthermore, in so 
far as it is a way of making an understanding of a yet to be constructed object, it is 
constructivist, as well as concerned with construction. The mechanism in this process, 
that allows the generation of the unforeseeable (the new), is its conversational na-
ture. That is, each drawing iteration can be seen as analogous to a statement uttered 
and then, as it is viewed, listened to. (Designing Complexity)

This highly vivifying process wherein one submits to free play, “to be infinitely 
sensitive to the sound, sight, and feel of the work in front of us,” activates the di-

Functional Art



 1 - 201822 Il corpo, la mente

vine genius within, the inner muse (Nachmanovitch 1990, p.36). One participates 
in creation itself. 

Creation, as one of the archetypal poles of existence, is healing. Especially 
for those suffering with self-destructive autoimmune disorders, whether they be 
symptomized physiologically or emotionally. 

Creation is the antidote for destruction, it activates inner medicine, providing 
balance and renewal of homeostasis. Like yin and yang, creation and destruction 
need one another for psychic energy and to flow in the Tao. I mention this for I 
recall my thesis research involving eleven individuals living with Type 1 Diabetes. 
It was there I first learned how potent the mind-body connection can feel and be 
for analysands. 

How dramatic and life changing it was for the subjects to attain conscious 
body awareness of inner psychological figures and to witness their impact, to 
achieve dialogue. For these individuals to discover that the body is a source of 
wisdom, even a body that is significantly wounded, fundamentally shifted their 
view of themselves and their illness. And they discovered what seemed for them 
to be new Truth through supported sessions of creative active imagination: body 
dialogue with Sandplay pictures, dreams, and drawings. They described having 
authentic revelations and the experiences as “shocking”, certainly indicative of a 
state I term communion. I witnessed these remarkable individuals regain respect 
and eros for body, which had too long been an enemy to be conquered. With joy 
and wonder, I witnessed the emergence of welcome curiosity for messages of 
body psyche, no longer something to be feared. 

View from a Participant

One participant generously offered to share two experiences of this process, 
one in Circeo and another, in Küsnacht. Needless to say, having both perspec-
tives is valuable for the reader who is being tasked with entering a field for which 
words are inadequate. The following are two direct expressions from the same 
participant, who wishes to remain anonymous.

The Circeo Experience

Immersed in the scent of the juniper trees in a secluded enclave of the steep 
garden, I became part of the environment. Feet, bared, planted on the ground, 
could feel the strength of the warm stones entering the body; the breeze animated 
the perception of the living being inside and the extension of life outside. I be-
came part of the convoluted juniper tree that made some space for me.

Reopening my eyes, I felt the energy in my legs, together with some pain that 
I could have easily associated with the circulation problem. As I explored the 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 23Il corpo, la mente

colors of the oil pastels, my preference went to two different shades of purple. 
As I began to draw, the contact between the transparent paper and the oil pastels 
felt awkward, then my hand spontaneously found a rhythm of fluid and relaxed 
movement. I liked the unique sensation experienced by varying the pressure of 
the crayon.

When I open my eyes and look at the shape I unconsciously left on the trans-
parencies, I felt that I had expressed an attempt to free something imprisoned. 
I was trying to let the energy flow, to dissolve a pain. While working on the sec-
ond layer, I boldly continued to use the same movement and added some blue. 
Perceiving that I left an unpainted space on the right side of the transparency, I 
added some green, realizing only later that I was integrating the juniper tree.

When the third transparency found its place on the top I saw that the upper 
part of the paper was empty. I had been on the ground, on the earth, now there 
was a need of “going with the wind”. Large white mainsails moving west began 
to take shape on the transparencies. The sea and the waves and a light blue sky 
gave a sense of completion to my feelings. I perceived the experience of sharing 
the feelings with the other participants to the group as warring. Mostly unknown 
to me, I had however, shared with them the complex and painful reflections on 
the theme of migration as consequence of the disruption provoked by European 
colonialism. So in a way I knew them. I shared what I felt appropriate, and to my 
surprise, while speaking about my feelings, I understood that the group had been 
part of the process and their presence was the container for my pain and fear as 
well as the alchemical vase where the opus could reach maturity.

The layering of the transparent vellum with the oil pastels had played an im-
portant part in all this, as tools that give consistency to the expression of the 
subtle body so volatile and often impossible to grasp. The transparencies give the 
possibility to perceive the spirit hidden in things. The flowing and the whispering 
of the wind brought the voices of the suffering of the Mediterranean. 

Entering the Psychoid

The Jung Institut’s Sala Terrena is a room full of memories from my training in 
Zurich. In the hot July afternoon, I entered the space and regressed to the time of 
my first seminar, there many years ago. With the exception of Cheryle Van Scoy, 
the other participants to the seminar were unknown to me; yet I perceived with 
pleasure that there was a continuity in me and in the space that was holding us.

We were a small group of five participants and the facilitator. The experience 
began by relaxation, then drawing with closed eyes, followed by the exchange of 
our drawings. The instruction was to continue the drawing of the colleague next 
to us, on a separate layer of vellum. At the beginning I felt disturbed, it was a sort 

Functional Art



 1 - 201824 Il corpo, la mente

of invasion of the space of the other. Then a particular yellow spot on the drawing 
captured my attention. That spontaneous attraction allowed me to continue the 
drawing, bringing to completion the little detail that became a bridge between 
two areas that were separated on the colleague’s drawing. To my remarkable sur-
prise, when my drawing was returned to me, I noticed a sign had been drawn that 
reminded me of a coffin with a cross on it. No one there knew of my pain for the 
recent death of a beloved person. I completed my drawing with a feeling of deep 
connection with the spirit of the persons present in the room and with the spirit 
of the beyond. The loved ones were present. When it was my turn to speak about 
my drawing, I could share the pain and felt I was part of the interconnected field 
of a common understanding. Especially, the movements of the group, mirroring 
my drawings, gave me the dimension that I was in a space that could contain the 
experience of distress. The movements created a protected path around me that I 
could follow while exploring my oldest memories and sorrow accepting the con-
tinuity of life or better, the fluid immanence of “Zoe”, the spiritual form of life.

I discovered the involvement of the body through the movements – meant to 
amplify the feelings evoked by the images and draw them into the shared space 
– was of the utmost importance when I had to mimic a colleague’s drawing of a
wolf. My feelings were of shyness and desire to make contact, which I couldn’t
understand but only felt real when I started to let the movement flow. I became a
young wolf full of curiosity for the human being that was walking in the woods,
and at the same time the curiosity made me bold, pushing me to make contact. In
this movement I experienced the pleasure of approaching the other, perceiving the
smell of the other, to know him like a baby knows the mother. Later in the process,
the colleague informed us that the drawing was a representation of an encounter
with two young wolves that followed him, and he perceived them as friendly pres-
ences despite his rational mind telling him it might be dangerous. Wolves followed
him at a certain distance but so near that he could make a photograph. The ranger
to whom he showed his photos affirmed they were two young wolves.

After the sharing I felt a special connection with the colleague and was grate-
ful because the experience of his wolves, animals that I had never seen in reality, 
allowed me to perceive the strength of nature and the creativity of the psyche. I 
had regressed to a place where I could meet his experience that became part of 
me. A sort of miracle that refreshed my life.

In Summary

I return to the art process and its potential impact, and briefly review the ter-
rain I’ve been navigating with you as reader. Whether it be a group or individual, 
the invitation to express the consciously inexpressible soul of the body – anima 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 25Il corpo, la mente

somatikos – is a sacred opportunity. To be invited into a safe space to encourage 
the unknown to be known offers voice to psyche. In essence, we open dialogue 
with body, requesting the stories imbedded in cellular matter be seen and heard, 
as the source dictates. I have learned, undoubtedly like you, that psyche loves 
attention and will respond generously. Experience also has shown that the more 
such dialogue is exercised, the more finely attuned the relationship becomes. 
Body as a wisdom source becomes more intelligent and informative. The process 
of active imagination, engaging free play expression in concert with body, is not 
new; it is in the very foundation of analytical psychology. I merely encourage at-
tention to this invaluable tool for fostering individuation. 

References

Bohm, D. (1996). On Creativity. London: Routledge.
Cambray, J. (2009/2012). Synchronicity: Nature and Psyche in an Interconnected Universe. College Station, TX: 

Texas A&M University Press.
Copenhaver, B. P. (1992/2000). Hermetica: The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepius. Cambridge, 

England: Cambridge University Press.
Franz, M.-L. v. (2014). Psychotherapy. Boston & London: Shambala.
Glanville, R. (n.d.). Designing Complexity. Retrieved from asc-cybernetics.org: http://asc-cybernetics.org/sys-

tems_papers/Complexity%20finally%20reworked.pdf
Hannah, B. (1981). Encounters with the Soul: Active Imagination as Developed by C.G. Jung. Sigo Press.
Henzler, C. and Riedel, I. (2004). Maltherapie. Zurich: Kreuz-Verlag.
Jung, C. (1970). Collected Work of C.G.Jung, Volume 8: Structure and Dynamics of the Psyche. (G. &. Adler, Ed.) 

Princeton: Princeton University Press.
Kalff, D. M. (2003). Sandplay: A Psychotherapeutic Approach to Psyche. Cloverdale, CA: Temenos Press.
Nachmanovitch, S. (1990). Free Play: Improvisation in Life and Art. New York: Jeremy P. Tarcher/Putnam.
Otto, R. (1958). The Idea of the Holy. Oxford, England: Oxford University Press.
recording, a. (2018, August 3). In Physics, Beauty May Be Overrated. Retrieved from Science Friday: https://

www.sciencefriday.com/episodes/august-3-2018/
Riedel, I. and Henzler, C. (2003). Malen um zu uberleben: Ein kreativer Weg durch. Zurich: Kreuz-Verlag.
Robinson, R. (1989). Georgia O’Keefe: A Life. New York, NY: Harper and Row.
Woodman, M. (n.d.). The Marion Woodman Foundation and the Body Soul Approach. Retrieved from The Mar-

ion Woodman Foundation: https://mwoodmanfoundation.org/body-soul/

Functional Art



 1 - 201826 Il corpo, la mente

ARTE FUNZIONALE
Espressione del corpo, body mirroring per sprigionare storie 
della psiche

Cheryle Van Scoy

Riassunto
Piccola condivisione di un processo creativo spontaneo di disegno/pittura a più livelli, che integra la riflessione 
di gruppo e il movimento del corpo. Il processo è venuto fuori dai tentativi di coinvolgere meglio l’anima in 
risposta ai sogni dell’analizzato, alle scene della Sandplay e ai dipinti all’interno del lavoro analitico. Questa 
applicazione dell’Immaginazione Attiva è utile per riconoscere, e per invitare, la psiche del corpo ad esprimere 
la sua straordinaria saggezza, alla ricerca di maggiore dialogo e maggiore consapevolezza. 

Abstract
A modest sharing of a spontaneous creative process of layered drawing/painting integrating group reflection 
and body movement. The process emerged in attempts to further engage soul in response to analysand dreams, 
Sandplay scenes, and paintings within clinical analytical practice. This application of active imagination serves 
to honor, and to invite, body psyche to express its extraordinary wisdom in the quest for expanded dialogue 
and consciousness. 

Resumé
Petit partage d’un processus créatif spontané de dessin / peinture à plusieurs niveaux, qui intègre la réflexion 
de groupe et le mouvement du corps. Le processus est né de tentatives pour mieux impliquer l’âme en réponse 
aux rêves de l’analysant, aux scènes du jeu de sable et aux peintures dans le travail analytique. Cette application 
de l’imagination active est utile pour reconnaître et inviter le psychisme du corps à exprimer son extraordinaire 
sagesse, à la recherche d’un plus grand dialogue et d’une plus grande conscience. 

Introduzione

All’inizio di luglio di quest’anno, io e i miei colleghi abbiamo celebrato il 70° 
anniversario del nostro Istituto di formazione – il C.G. Jung Institute Zürich, 

a Küsnacht. Come membro del consiglio della nuova Associazione degli ex-alun-
ni, abbiamo programmato una settimana di eventi per gli ex-alunni e l’opportu-
nità per questi di confrontarsi con i Candidati al Diploma sull’esplorazione dei 
simboli. Comincio da qui, con le mie esperienze di analisi e di formazione, così 
come con quelle di questa suggestiva settimana, per illustrare in modo significati-
vo l’argomento che tratterò. 

Gli eventi dell’anniversario degli ex-alunni a Küsnacht sono stati inaugurati 
con due escursioni: lunedì mattina ci siamo recati a Gommiswald, in Svizzera, per 
visitare il C.G. Jung Museum e la libreria e galleria Anima Mundi per la diffusione 
della psicologia di C.G. Jung e l’opera di Marie-Louise Von Franz; nel pomeriggio 
abbiamo visitato la casa-museo di C.G. Jung presso la 228 Seestrasse di Küsnacht. 



1 - 2018 27Il corpo, la mente

Il Dr. Emmanuel Kennedy, esecutore testamentario di Marie-Louise Von Franz e 
dell’archivio di Barbara Hannah, sta realizzando un museo straordinario (la cui 
apertura è prevista per febbraio 2019) che ospiterà i dipinti toccanti e profonda-
mente commoventi della Von Franz e della Hannah e i dati relativi all’immagina-
zione attiva in risposta ai sogni. Ho visitato la casa di Carl ed Emma Jung con la 
famiglia Andreas Jung che vi abitava, il nuovo Jung House Museum ha restaurato 
la casa come sarebbe stata quando Carl ed Emma vi abitavano. Quest’estate ab-
biamo visitato lo spazio con un’ottica più storica. Entrambi i tour hanno spostato 
la mia prospettiva, trasportandomi in un regno immaginario – gli anni in cui è 
nata la psicologia analitica junghiana – in cui l’immaginazione attiva e l’espressio-
ne creativa erano molto apprezzati come mezzo per accedere all’Anima. Questo 
cambiamento è stato la preparazione perfetta per i due giorni successivi, durante 
i quali ho utilizzato tali strategie per facilitare l’esplorazione dei simboli in piccoli 
gruppi di diplomati e analisti. (Si noti che c’erano anche altri due facilitatori per 
piccoli gruppi separati, ognuno dei quali utilizzava le proprie strategie). Essen-
do una professionista appassionata della Sandplay Kalffiana, con un background 
sia in scienze mediche che in arte, immaginazione attiva ed espressione creativa 
sono comprensibilmente strumenti fondamentali nella mia pratica analitica. Ho 
imparato, dall’esperienza diretta negli anni del processo analitico personale e ora 
con gli analizzandi, che tale impegno è fondamentale per la trasformazione. Io 
so piuttosto che io credo, come ha affermato Carl Jung, quanto sia vitale per il 
processo di individuazione e la guarigione dal trauma accedere alla saggezza del 
Corpo. Le neuroscienze stanno ora articolando ciò che è stato praticato per mi-
gliaia di anni dalle popolazioni indigene, gli alchimisti, e poi da Carl Jung nel suo 
costrutto psicologico – che solo integrando le realtà fisiche con incontri spirituali 
/ immaginali si può raggiungere la coscienza del mistero, del corpo sottile, il Sé 
nei suoi micro e macro domini.

La massima alchemica di Ermete Trismegisto lo articola sinteticamente in 
“Come sopra, così sotto” (Copenhaver, 1992/2000). 

Le strategie specifiche, percepite intuitivamente, si sono evolute lentamente e 
continuano a farlo, sebbene io sia consapevole delle loro radici, ben documentate 
nella comunità junghiana: immaginazione attiva in risposta a figure e simboli oni-
rici; la pratica della Sandplay della Kalff (Kalff, 2003); la pittura e il disegno nel-
la tradizione di Jung, di Barbara Hannah (Hannah, 1981), di Marie-Louise von 
Franz (von Franz, 2014), e gli insegnamenti di Verena Kast basati sul lavoro di In-
grid Riedel (Riedel, 2003) e di Christa Henzler (Henzler, 2004). Le caratteristiche 
dei movimenti del corpo derivano dai laboratori di Marion Woodman durante il 
mio mandato come studente laureato nel programma di studi mitologici presso la 
Pacifica Graduate Institute, così come altri seminari sul corpo offerti durante la 
mia formazione a Zurigo (Woodman, n.d.). Oggi, dopo un lungo periodo colletti-

Arte funzionale



 1 - 201828 Il corpo, la mente

Cheryle Van Scoy

vo di orientamento razionale – in cui la “mente” ha avuto l’autorità primaria – la 
prospettiva somatica, l’integrazione e l’educazione stanno acquistando il ricono-
scimento del corpo come un partner paritario merita.

L’esperienza del gruppo

Nel luglio del 2016 Alessandra di Montezemolo ha invitato un piccolo gruppo 
di colleghi internazionali junghiani e amici del settore politico ad un incontro di 
diversi giorni a San Felice del Circeo, il territorio di Circe sulla costa mediter-
ranea. Il dibattito ha messo in luce le lotte contemporanee – violenza nel Medi-
terraneo e terrorismo – da un punto di vista analitico, storico e mitologico. Mi 
è stato chiesto di preparare un’esperienza artistica per due pomeriggi, ma il mio 
progetto iniziale è stato profondamente influenzato e rimodellato dall’intensità 
delle presentazioni e dei dialoghi che si dipanavano nell’ambiente. In particolare, 
la brutale atrocità di Nizza, in Francia, si è verificata proprio durante quel fine 
settimana. Per tutti i membri del nostro gruppo, la tragedia ha pesato pesante-
mente sul nostro cuore, premendo su ogni cellula della nostra materia, mentre 
un senso di impotenza collettiva ad intervenire in modo sostanziale aumentava le 
tensioni. Era evidente che tutti noi avevamo bisogno di elaborare il trauma che 
sentivamo personalmente ed empaticamente. 

Consapevoli del fatto che la musica integra letteralmente e simbolicamente 
le tensioni, è stato importante incorporare in questo percorso la sua capacità di 
armonizzare. Così, prima dell’arrivo al Circeo, ho invitato i partecipanti a condi-
videre una canzone preferita, e ho creato un collage di musica da queste propo-
ste, riproducendolo dolcemente mentre la gente si incamminava verso il fogliame 
ombreggiato, il patio esterno che si affaccia sul mare. Il suono delle onde che 
si infrangono e la vista mozzafiato sul mare blu zaffiro hanno fornito la cornice 
perfetta per il processo. (Nel secondo pomeriggio, ho cambiato intuitivamente 
direzione con la musica e ho scelto di suonare le “Golden Bowls” del Karma Mof-
fett). I materiali artistici forniti erano semplici: carta da lettera, sottile, trasparente 
e pastelli ad olio.

L’esperienza è stata avviata da una breve meditazione, che ha incoraggiato a 
distogliere l’attenzione dallo splendido paesaggio, e a dirigerla verso l’interno, 
dove si è potuto cogliere il flusso di energia del corpo, la sua posizione e qualità. 
Quale area del corpo ha sollecitato l’attenzione in questo momento? Qual è la/e 
posizione/i specifica/e e le sensazioni peculiari in quello spazio? Una volta identi-
ficati, i partecipanti sono stati incoraggiati a rimanere con queste sensazioni speci-
fiche e notare se un’immagine (o colore, suono, figura) aveva desiderato emergere.

Senza parlare o condividere, ci siamo rivolti ai pastelli a olio e alla carta di-
sponibile su ogni tavolo. Quali sono i due colori che hanno risuonato in questa 



1 - 2018 29Il corpo, la mente

esperienza interiore? Dopo aver selezionato i due colori, i partecipanti sono stati 
invitati a chiudere gli occhi e lasciare che le mani si esprimessero liberamente 
sulla carta, fino a sentirsi ‘finiti’. Il gruppo aspettava tranquillamente che ogni 
persona si sentisse completa e che lo segnalasse con l’apertura degli occhi.

Spesso le mani sanno risolvere un enigma con cui l’intelletto ha lottato invano.
C G Jung, CW8, para 180.

Stratificazione

Pur rimanendo silenzioso, il gruppo è stato invitato a mettere un secondo pez-
zo di carta pergamena traslucida sopra il lavoro originale (disegnato di nascosto) 
Nel guardare attraverso, quali forme si osservano? Quali colori si richiedono? Il 
compito è semplicemente quello di definire e colorare le forme che sono emerse 
nel primo livello. I partecipanti sono incoraggiati a tenere l’editor interno fuori 
dal processo, e di stare con i sentimenti, le sensazioni del corpo, e rispondere alle 
immagini mentre si organizzano, come in un’esperienza di Sandplay Kalffiana. 
Anche in questo caso, il processo determinerà quando questo livello sarà sentito 
come completo, e i partecipanti riconosceranno tale situazione mettendo le mani 
sul loro grembo o sul tavolo.

Continuando con la meditazione e la riflessione silenziosa, in questa fase è 
stato aggiunto un terzo strato di “velo”. L’invito è ora a confrontarsi con ciò che 
c’è sotto, a giocare con esso, promuovendo quel processo che l’artista americana 
Georgia O’Keefe definisce “far conoscere l’ignoto” (Robinson, 1989). Sulla base 
della visione attraverso, il gruppo è stato incoraggiato a giocare con i colori, le 

I resti attuali del “castello” di Jung dietro 228 Seestrasse, sul bordo 
del lago di Zurigo. Fotografia dell’autore, 2018.

Arte funzionale



 1 - 201830 Il corpo, la mente

forme e le linee in risposta ai livelli sottostanti. Per lasciarsi semplicemente la li-
bertà di esprimere ciò che emerge spontaneamente nel dialogo creativo tra corpo 
e immaginazione.

Rispecchiamento in movimento

Quando tutti si sono sentiti completi con le loro espressioni a più livelli, era 
giunto il momento per il gruppo di offrire una risposta silenziosa ma fisica ai dise-
gni di ogni persona. Ad uno ad uno, ogni partecipante è stato invitato a condivi-
dere i propri disegni con il gruppo, mentre tutti gli altri erano nascosti dalla vista. 
E il soggetto osservava come il gruppo rispondesse ad ogni disegno, a partire dal 
primo, con un movimento cinetico. Continuando in silenzio, come vuole “muo-
versi” il corpo e fluire in risposta ad ogni disegno? Il partecipante ha assistito al 
rispecchiamento del corpo da parte del gruppo, individualmente e in comunione 
condivisa. I membri del gruppo erano impegnati nel loro processo cinetico, quin-
di non erano testimoni degli altri. L’unica persona che ha potuto vedere tutti è 
stata la persona i cui disegni hanno ricevuto risposta. Solo dopo aver assistito al 
rispecchiamento la voce è stata invitata nel processo.

I singoli partecipanti sono stati invitati a condividere la loro esperienza e, in 
conclusione, l’”artista” ha offerto le illuminazioni ricevute dalla psiche – dentro 
e fuori – nel processo. Comprensibilmente, i partecipanti sono stati informati di 
condividere solo ciò che “voleva” essere condiviso, ciò che si sentivano al sicuro 
di esporre. 

Si tratta di un’opportunità eccezionale per me ogni volta che assisto a questo 
processo in quanto sono sempre stupita di ciò che appare inaspettatamente, e di 
solito scopro che questa è l’esperienza del/dei partecipante/i. Il campo psicoide 
costellato si presenta numinoso, profondamente nutriente, vivificante. In questo 
caso, le discussioni del seminario ci avevano inondati delle realtà della sofferenza 
in tutto il Mediterraneo e nel mondo. Qui potevamo rispondere a quei sentimen-
ti, ai traumi sepolti nelle nostre anime del corpo, e connetterci con forze che van-
no oltre quelle che isolano il buio e la luce. Abbiamo accolto la saggezza del Sé, 
radicata nel nostro corpo. Abbiamo comunicato in gruppo nel dominio del corpo 
sottile, sono state svolte nella stupefacente bellezza della natura, il paesaggio del 
mare in tutta la sua realtà, bivalente.

Il regno dello psicoide

Il concetto di psicode è, naturalmente, un concetto immaginale. Lo conoscia-
mo come la zona intermedia tra mente e corpo, tra costrutti psicologici e realtà 
biofisiche, tra coscienza e inconscio, un luogo indifferenziato, al di là o al di sot-

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 31Il corpo, la mente

to degli opposti. Forse è simile alla nozione alchemica della quintessenza, che si 
evince dall’unione dei quattro elementi, ed è sia l’insieme di tutti gli elementi che 
nessuno di essi. Possiamo immaginare che lo psicoide come le cellule staminali 
(materia cellulare prima di qualsiasi differenziazione), così come la quintessenza, 
è qualcosa ‘oltre’ le separazioni. Il semplice atto di immaginare una tale zona è 
costruttivo, ma sperimentare realmente questo fenomeno nel corpo è profonda-
mente trasformativo. Il testimone interiore è forgiato solo nell’esperienza viscerale.

L’Immaginazione Attiva, come tema critico in discussione, è il processo attra-
verso il quale si può accedere allo psicoide, stimolare lo sviluppo della quintessen-
za e facilitare l’individuazione. Il processo apre ed espande la comunicazione tra 
Io e Sé. Non c’è da stupirsi che sembri così potente! L’Io si impegna nel dialogo 
con il mistero ineffabile, e così facendo, ognuno dei partner si trasforma. Emer-
ge qualcosa di nuovo, qualcosa dalla spontanea Funzione Trascendente La Von 
Franz (1990/2014) afferma che l’Immaginazione Attiva dà espressione alla Fun-
zione Trascendente, intensificando e accelerando la maturazione psicologica. Il 
testimone lo sa. Si diventa visceralmente consapevoli che ciò che viene fuori non 
è sotto il proprio controllo, emerge qualcosa di spontaneo, inaspettato, scono-
sciuto. L’esperienza è profondamente penetrante, espandendo la propria visione 
del mondo. Le esperienze personali con l’immaginazione attiva sono state tra le 
più impressionanti della mia vita, seconde solo al parto. Nella mia pratica, faccio 
riferimento a questo fenomeno come a un’autentica comunione. È un’esperien-
za di tutto il corpo, come afferma Rudolph Otto, che genera un’intensa energia 
psichica (1958).

Scienza e design

L’Analista e ricercatore scientifico Joseph Cambray (2009) afferma che l’inte-
resse di Jung per lo psicoide è il risultato del suo naturale rapporto con la psiche 
collettiva, e percepisce le sue intuizioni come brillanti e non ancora adeguatamen-
te riconosciute: 

le sue intuizioni sui principi di ordinamento e di organizzazione psichica coinvolti in 
atti di creazione nel tempo, da porre sullo stesso piano dello spazio, del tempo e della 
causalità, hanno un significato veramente radicale... Alla luce della cosmologia moder-
na, ho visto questa intuizione nell’identificare il principio organizzativo che è alle ori-
gini dell’aspetto di spazio, tempo, luce e materia, e infatti è dietro ogni grande evento 
originale nel nostro mondo. L’auto-organizzazione implicita nello psicoide è quindi 
collegata alla sincronicità, di conseguenza lo psicoide potrebbe contenere il principio 
che ha permesso l’emergere di tutto, tra cui la mente e l’anima. (2009, p. 109).

 Inutile dire che l’accesso a questo campo generativo avrà un forte impatto non 
solo sull’individuo ma su qualsiasi gruppo impegnato nel processo interattivo. 

Arte funzionale



 1 - 201832 Il corpo, la mente

Sincronisticamente, mentre stavo scrivendo questo articolo, mi è capitato di 
ascoltare una parte di ‘Venerdì della Scienza’ sul nostro canale radiofonico pub-
blico nazionale. È stata fatta un’affermazione, attribuita all’informatico Gerald 
Weinberg, che ogni nuova scoperta scientifica può essere fatta solo se “le cose 
possono essere disordinate” (registrazione, 2018). Questo mi ha ricordato il bel 
testo di David Bohm “On Creativity” (1996). Bisogna essere disposti a “non co-
noscere” e curiosi di vedere emergere intuizioni e risultati creativi. Chiamo que-
sto stato nuoto nella zuppa. Si tratta di un processo estremamente non-razionale, 
circolare, caotico. Si deve essere in grado di tollerare la liminalità, permettendo 
la guida interiore in quel preciso momento. In questo senso, mi sono incuriosito 
per Weinberg e ho scoperto un articolo su internet di Ranulph Glanville, pro-
fessore di cibernetica e design. Glanville discute il materiale di Weinberg sulla 
teoria della complessità e descrive la necessità di ‘scarabocchiare’ nel processo di 
progettazione creativa.

Nella mia esplorazione non consapevole, scopro che le sue intuizioni si riferi-
scono direttamente al processo di arte psicologica condiviso all’inizio di questo 
articolo: 

Al centro del processo di progettazione vi è il disegno, lo schizzo o lo scarabocchio. 
Questi sono spesso fatti senza uno scopo. La cosa importante è che il disegnatore, 
dopo averli disegnati, li guardi e poi li modifichi o li ridisegni. Questo semplice atto 
iterativo, ricorsivo, riflessivo e chiaramente cibernetico è al centro del processo di 
progettazione – è il meccanismo della magia del designer. E, nella misura in cui coin-
volge l’osservatore all’interno di un processo circolare, è un secondo ordine di atto 
cibernetico. Inoltre, nella misura in cui è un modo per comprendere un oggetto an-
cora da costruire, è costruttivista, così come si occupa di costruzione. Il meccanismo 
in questo processo, che permette la generazione dell’imprevedibile (del nuovo), è la 
sua natura colloquiale. Cioè, ogni iterazione disegno può essere visto come analogo di 
un’affermazione pronunciata e poi, nella sua forma attuale, ascoltata. (Progettazione 
della complessità).

Questo processo altamente vivificante, in cui ci si sottomette al gioco libero, 
“per essere infinitamente sensibili al suono, alla vista e al tatto dell’opera davanti a 
noi”, attiva il genio divino dentro, la musa interiore (Nachmanovitch 1990, p.36). 
Si partecipa alla creazione stessa.

La creazione, come uno dei poli archetipici dell’esistenza, è guarigione. Spe-
cialmente per coloro che soffrono di malattie autoimmuni, che sono autodistrutti-
ve, specie se sono sintomatiche sul piano fisico o sul piano emotivo. La creazione è 
l’antidoto alla distruzione, attiva la medicina interiore, fornisce equilibrio e rinno-
vamento dell’omeostasi. Come lo yin e lo yang, la creazione e la distruzione hanno 
bisogno l’una dell’altra per l’energia psichica e per fluire nel Tao. Lo dico per 
ricordare la mia ricerca di tesi sperimentale che ha coinvolto undici persone che 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 33Il corpo, la mente

convivevano con il diabete di tipo 1. È stato lì che ho imparato per la prima volta 
quanto potente possa essere sentita dagli Analisti la connessione mente-corpo.

Quanto è drammatica e mutevole la vita per i soggetti che vogliono raggiun-
gere la consapevolezza corporea cosciente delle figure psicologiche interiori e nel 
testimoniare il loro impatto, per raggiungere un dialogo. Per questi individui sco-
prire che il corpo è una fonte di saggezza, anche un corpo che è significativamente 
ferito, ha modificato radicalmente la loro visione di se stessi e della loro malattia. 
E hanno scoperto quella che sembrava essere la nuova Verità attraverso sessioni 
supportate di immaginazione creativa attiva: il dialogo del corpo con le immagini 
della Sandplay, i sogni e i disegni. Hanno descritto il fatto di avere autentiche 
rivelazioni e di avere esperienze “scioccanti”, certamente indicative di uno sta-
to che io chiamo comunione. Ho visto queste persone straordinarie riacquistare 
rispetto ed eros per il proprio corpo, che era stato troppo a lungo un nemico da 
conquistare. Con gioia e meraviglia, ho assistito alla nascita di gradita curiosità 
per i messaggi di psiche nel corpo, non più qualcosa da temere.

Opinione di un partecipante

Un partecipante si è offerto generosamente di condividere due testimonianze di 
questo processo, una nel soggiorno nel Circeo e l’altra a Küsnacht. Inutile dire che 
avere entrambe le prospettive è prezioso per il lettore che ha il compito di entrare 
in un campo per il quale le parole sono inadeguate. Di seguito sono riportate due 
testimonianze dirette dello stesso partecipante, che desidera rimanere anonimo.

L’esperienza del Circeo

Immerso nel profumo del ginepro in un’enclave appartata del giardino scosce-
so, sono entrato a far parte dell’ambiente. I piedi, nudi, piantati a terra, sentivano 
la forza delle pietre calde che entravano nel corpo; la brezza animava la percezio-
ne dell’essere vivente dentro e il prolungamento della vita fuori. Sono diventato 
parte del ginepro contorto che mi ha dato un po’ di spazio.

Riaprendo gli occhi ho sentito l’energia nelle mie gambe, insieme a un po’ 
di dolore che avrei potuto facilmente associare al problema della circolazione. 
Mentre esploravo i colori dei pastelli ad olio, la mia preferenza andava a due 
diverse tonalità di viola. Quando ho iniziato a disegnare, il contatto tra la carta 
trasparente e i pastelli ad olio mi è sembrato scomodo, poi la mia mano ha trovato 
spontaneamente un ritmo di movimento fluido e rilassato. Mi è piaciuta la sensa-
zione unica che si prova variando la pressione del pastello.

Aprendo gli occhi e guardando la forma che ho inconsciamente lasciato sulle 

Arte funzionale



 1 - 201834 Il corpo, la mente

trasparenze, ho sentito di aver espresso il tentativo di liberare qualcosa di impri-
gionato. Stavo cercando di lasciar fluire l’energia, di sciogliere un dolore. Mentre 
lavoravo sul secondo livello, ho continuato a usare lo stesso movimento e ho ag-
giunto un po’ di blu. Consapevole di aver lasciato uno spazio non dipinto sul lato 
destro della trasparenza, ho aggiunto un po’ di verde, rendendomi conto solo più 
tardi che stavo integrando il ginepro.

Quando la terza trasparenza ha trovato il suo posto nella parte superiore ho 
visto che la parte superiore della carta era vuota. Ero stato a terra, sulla terra, ora 
c’era bisogno di “andare con il vento”. Grandi vele bianche che si muovevano 
verso ovest cominciarono a prendere forma sulle trasparenze. Il mare e le onde e 
un cielo azzurro hanno dato un senso di completamento ai miei sentimenti. Ho 
percepito come conflittuale l’esperienza di condividere i sentimenti con gli altri 
partecipanti al gruppo. Per lo più a me sconosciuti, avevo però condiviso con loro 
le complesse e dolorose riflessioni sul tema della migrazione come conseguenza 
delle distruzioni provocate dal colonialismo europeo. Così, in un certo senso, 
li conoscevo. Ho condiviso quello che sentivo appropriato, e con mia sorpresa, 
mentre parlavo dei miei sentimenti, ho capito che il gruppo aveva fatto parte del 
processo e che la loro presenza era il contenitore per il mio dolore e per la mia 
paura, nonché il vaso alchemico dove l’opera avrebbe potuto raggiungere la ma-
turazione.

La stratificazione della pergamena trasparente con i pastelli ad olio aveva gio-
cato un ruolo importante in tutto questo, come strumento che dà consistenza 
all’espressione del corpo sottile così volatile e spesso impossibile da afferrare. 
Le trasparenze danno la possibilità di percepire lo spirito nascosto nelle cose. 
Lo scorrere e il sussurrare del vento hanno portato le voci della sofferenza del 
Mediterraneo.

Accesso allo psicode

La Sala Terrena del Jung Institut è una stanza piena di ricordi della mia forma-
zione a Zurigo. Nel caldo pomeriggio di luglio, sono entrato nello spazio e sono 
tornato al tempo del mio primo seminario, molti anni fa. Ad eccezione di Cheryle 
Van Scoy, gli altri partecipanti al seminario non mi erano noti, ma ho percepito 
con piacere che c’era una continuità in me e nello spazio che ci teneva.

Eravamo un piccolo gruppo di cinque partecipanti e il facilitatore. L’esperien-
za è iniziata con il relax, poi con il disegno a occhi chiusi, seguito dallo scambio 
dei nostri disegni. L’istruzione era quella di continuare il disegno del collega ac-
canto a noi, su uno strato separato di pergamena. All’inizio mi sentivo disturbato, 
era una sorta di invasione dello spazio dell’altro. Poi una particolare macchia 
gialla sul disegno ha catturato la mia attenzione. Questa attrazione spontanea mi 

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 35Il corpo, la mente

ha permesso di continuare il disegno, portando a compimento il piccolo dettaglio 
che è diventato un ponte tra due aree che erano separate sul disegno del collega. 
Con mia grande sorpresa, quando il mio disegno mi è stato restituito, ho notato 
che era stato disegnato un segno che mi ricordava una bara con una croce su di 
esso. Nessuno conosceva il mio dolore per la recente morte di una persona cara. 
Ho completato il mio disegno con un sentimento di profondo legame con lo spi-
rito delle persone presenti nella stanza e con lo spirito dell’oltre.

I loro cari erano presenti. Quando toccava a me parlare del mio disegno, pote-
vo condividere il dolore e sentirmi parte del campo interconnesso di una comune 
comprensione. In particolare, i movimenti del gruppo, rispecchiando i miei dise-
gni, mi hanno dato la dimensione che avevo in uno spazio che poteva contenere 
l’esperienza del disagio. I movimenti hanno creato un percorso protetto intorno 
a me che ho potuto seguire esplorando i miei ricordi più antichi e il dolore ac-
cettando la continuità della vita o meglio, l’immanenza fluida di “Zoe”, la forma 
spirituale di vita.

Ho scoperto che il coinvolgimento del corpo attraverso i movimenti – inteso 
ad amplificare le sensazioni evocate dalle immagini e portarle nello spazio con-
diviso – era della massima importanza quando dovevo imitare il disegno di un 
lupo di un collega. I miei sentimenti erano di timidezza e desiderio di prendere 
contatto, che non riuscivo a capire, ma mi sono sentito reale solo quando ho ini-
ziato a lasciare che il movimento fluisse. Sono diventato un giovane lupo pieno 
di curiosità per l’essere umano che camminava nel bosco, e allo stesso tempo la 
curiosità mi fece audace, spingendomi a mettermi in contatto. In questo movi-
mento ho sperimentato il piacere di avvicinarmi all’altro, di percepire l’odore 
dell’altro, di conoscerlo come un bambino che conosce la madre. Più avanti, il 
collega ci ha informato che il disegno era una rappresentazione dell’incontro con 
due giovani lupi che lo seguivano, e che aveva percepito come presenze amiche-
voli, nonostante la sua mente razionale che gli diceva che sarebbe potuto essere 
pericoloso. I lupi lo seguirono a una certa distanza, ma così vicino da poter fare 
una fotografia. Il ranger a cui ha mostrato le sue foto ha affermato che si trattava 
di due giovani lupi.

Dopo la condivisione ho sentito un legame speciale con il collega e sono stato 
grato perché l’esperienza dei suoi lupi, animali che non avevo mai visto nella re-
altà, mi ha permesso di percepire la forza della natura e la creatività della psiche. 
Ero regredito in un luogo dove potevo incontrare la sua esperienza che è diventa-
ta parte di me. Una sorta di miracolo che ha rivitalizzato la mia vita.

Arte funzionale



 1 - 201836 Il corpo, la mente

In sintesi

Ritorno al processo artistico e al suo impatto potenziale, e riesamino breve-
mente il terreno che ho esplorato con voi come lettrice. Sia che si tratti di un 
gruppo o di un individuo, l’invito ad esprimere l’anima del corpo, consapevol-
mente inesprimibile – anima somatikos – è un’opportunità sacra. Essere invitati 
in uno spazio sicuro per incoraggiare l’ignoto ad essere conosciuto offre voce 
alla psiche. In sostanza, apriamo il dialogo con il corpo, chiedendo che le storie 
insite nella materia cellulare siano viste e ascoltate, come la sorgente impone. Ho 
imparato, senza dubbio come voi, che la psiche ama l’attenzione e risponderà 
generosamente. L’esperienza ha inoltre dimostrato che quanto più tale dialogo 
viene esercitato, tanto più la relazione diventa armoniosa. Il corpo come fonte 
di saggezza diventa più intelligente e informativo. Il processo di immaginazione 
attiva, che coinvolge la libera espressione del gioco in accordo con il corpo, non è 
nuovo: è alla base della psicologia analitica. Mi limito a incoraggiare l’attenzione 
su questo strumento inestimabile per favorire l’individuazione. 

Bibliografia

Bohm, D. (1996). On Creativity. London: Routledge.
Cambray, J. (2009/2012). Synchronicity: Nature and Psyche in an Interconnected Universe. College Station, TX: 

Texas A&M University Press.
Copenhaver, B. P. (1992/2000). Hermetica: The Greek Corpus Hermeticum and the Latin Asclepius. Cambridge, 

England: Cambridge University Press.
Franz, M.-L. v. (2014). Psychotherapy. Boston & London: Shambala.
Glanville, R. (n.d.). Designing Complexity. Retrieved from asc-cybernetics.org: http://asc-cybernetics.org/sys-

tems_papers/Complexity%20finally%20reworked.pdf
Hannah, B. (1981). Encounters with the Soul: Active Imagination as Developed by C.G. Jung. Sigo Press.
Henzler, C. and Riedel, I. (2004). Maltherapie. Zurich: Kreuz-Verlag.
Jung, C. (1970). Collected Work of C.G.Jung, Volume 8: Structure and Dynamics of the Psyche. (G. &. Adler, Ed.) 

Princeton: Princeton University Press.
Kalff, D. M. (2003). Sandplay: A Psychotherapeutic Approach to Psyche. Cloverdale, CA: Temenos Press.
Nachmanovitch, S. (1990). Free Play: Improvisation in Life and Art. New York: Jeremy P. Tarcher/Putnam.
Otto, R. (1958). The Idea of the Holy. Oxford, England: Oxford University Press.
recording, a. (2018, August 3). In Physics, Beauty May Be Overrated. Retrieved from Science Friday: https://

www.sciencefriday.com/episodes/august-3-2018/
Riedel, I. and Henzler, C. (2003). Malen um zu uberleben: Ein kreativer Weg durch. Zurich: Kreuz-Verlag.
Robinson, R. (1989). Georgia O’Keefe: A Life. New York, NY: Harper and Row.
Woodman, M. (n.d.). The Marion Woodman Foundation and the Body Soul Approach. Retrieved from The Mar-

ion Woodman Foundation: https://mwoodmanfoundation.org/body-soul/

Cheryle Van Scoy



1 - 2018 37Il corpo, la mente

LE VÉCU D’UNE ÂME DANS UN CORPS EN COMA

Houyem Boukassoula

I. Introduction

Je me souviens très bien de la difficulté que j’ai trouvée à entrer vraiment en 
contact avec un jeune de vingt un ans, qui vient d’être admis dans notre service 

de rééducation fonctionnelle après quelques jours de sa sortie d’un service de 
réanimation. Il était victime d’une intoxication aigue. Il présentait une tétra-pa-
résie installée suite à un état de coma profond qui a durée deux mois et demi. La 
demande d’aide m’est adressée par son kinésithérapeute, vu qu’il souffre de dou-
leurs atroces à chaque essai de mobilisation de ses membres. Cependant, l’équipe 
ne rapporte pas de troubles neuropsychologiques ni de comportement. 

Ce n’était pas la première fois où je rencontre, un patient en post coma et re-
fusant toute intervention de mobilisation des membres à articulations bloquées, 
j’en ai vu d’autres auparavant, dont un manifestant une phobie avec un état de pa-
nique à chaque entrée en salle de Kiné. En l’écoutant, il exprime un vécu de tor-
ture et ne cesse pas de se plaindre des kinésithérapeutes qui l’ont pris en charge 
tout au début suite à son éveil du coma, ainsi que ceux qu’il voyait dans notre 
services : il était quasi- convaincu que leurs actes étaient de l’ordre de l’agression 
volontaire. Il se sentait vraiment en danger comme s’il était persécuté. Au niveau 
de mon contre transfert j’avais un pressentiment que ce qu’il éprouve pourrait 
être en rapport avec ce qu’il aurait vécu ou subi en coma: telles les manipulations 
médicales du corps et l’expérience de la psyché.

En fait, avec ce genre de patients, j’étais témoin de situations teintées d’une 
régression patente, surtout qu’ils sont devenus complètement dépendants, qu’ils 
sont accompagnés par leurs mamans qui s’en chargeaient de leurs toilettes, leur 
alimentation et tout autres besoins spécifiques à leurs états y compris les chan-
gements de posture et face à leur laisser-aller je pensais aussi à une reprise de la 
dyade mère/enfant.

Pour répondre à la demande des kinésithérapeutes, aider ces patients à sur-
monter leurs douleurs et accepter les exercices indiqués, et pour pouvoir nouer 
une relation thérapeutique avec eux, je commençais par miser sur la respiration 
contrôlée et la relaxation de Schulz. C’est une technique indiquée pour une meil-
leure gestion de la douleur, mais à la vu du corps déposé sur le lit et confié à 
autrui, je pensais également à la concentration cognitive et sensationnelle sur le 
corps qu’induirait la relaxation et qui pourrait faciliter une sorte de réappropria-
tion du corps par l’âme qui aurait erré ailleurs tout le long de la période du coma.



 1 - 201838 Il corpo, la mente

Houyem Boukassoula

Ma présence aurait ainsi une fonction d’articulation entre le patient et son 
kiné, entre le patient et son corps ainsi qu’entre le patient et son entourage, essen-
tiellement la maman qui se trouve très embarrassée par le négativisme de son fils. 
Mes objectifs psychothérapeutiques étaient de faciliter l’expression des vécus, 
d’expliciter le sens et de remobiliser l’énergie psychique essentiellement chez le 
patient que je trouvais à plat.

Face au jeune qui fait l’objet de mon présent travail, une intuition résistante 
me disait que de tels vécus devaient avoir un lien avec l’expérience du coma en 
elle-même, que ça ne doit pas être évident pour l’âme et que la sensation de dou-
leur avec un seuil aussi élevé est fort soutenue par une dimension psychologique 
résultante. Face au refus de tout effort et à l’absence de tout intérêt, mon hypo-
thèse était en rapport avec une sorte de désintrication de la pulsion de mort? Une 
sorte de perte de l’âme? Mais l’évolution du processus psychothérapeutique m’a 
été d’une grande surprise. 

En fait, on est passé du refus de collaborer à un besoin d’accompagnement 
lors des séances de kinésithérapie, pour aboutir après à des entrevues de soutien 
psychique. C’étaient des séances calmes, marquées par des longs silences entre-
coupées de paroles que je trouvais assez symboliques. Je lui demandais s’il faisait 
des rêves, il répond qu’il ne se souvient de rien. Je lui ai même demandais s’il a 
vu des images ou senti des choses lors du coma il a infirmé en insistant qu’il ne se 
rappelle de rien. 

Après quelques mois de travail, il me déclare un jour qu’il a connu une récupé-
ration de mémoire de tout ce qu’il a rêvé ou vu lors du coma tout en manifestant 
son désir de m’en parler.

II. La rêverie remémorée du coma

Pour mon patient, ceux-ci peuvent être compris comme un très long rêve au 
début, suivis de rêves séparés vers la fin de l’expérience de deux mois et demi de 
Coma. A mon avis, cette impression pourrait concorder avec son état de vigilance 
qui aurait passé d’abord par une perte de conscience totale et profonde au début 
et qui serait ensuite entre coupée par certaines tentatives de réceptivité; bien que 
d’après la mère les médecins n’ont pas rapporté de changements observables dans 
son état tout le long de la phase du coma. Elle disait pour eux c’était un mourant, 
d’où la négligence de la mobilisation des membres par le kinésithérapeute. 

Nous travaillons ces rêves en parties pour mieux expliciter le sens où le vécu 
spécifique de l’âme.

1. Le 1er rêve: la partie longue et continue de rêverie



1 - 2018 39Il corpo, la mente

A. L’âme en tentative de garder le contact avec le corps et la réalité extérieure

J’étais malade, mon colocataire m’a amené à l’hôpital, je suis à la réception 
je fais l’inscription et je passe à la consultation. On me fait des prélèvements 
du sang, des tubes dans ma bouche, j’étais mal à l’aise et j’ai essayé de rentrer 
chez moi; Je me vois à la maison et tout va bien».
Le lendemain, je me retrouve de nouveau à l’hôpital, j’ai essayé de rentrer de 
nouveau je n’ai pas pu. Les médecins ont fait de moi un rat d’expérience et 
c’est parti pour des mois et des mois. 
Les premiers jours je me sentais dans un tube et les médecins m’introduisaient 
des appareils dans ma bouche.

Au début, cette activité de rêverie ou disant de vie en images parait être proche 
de la réalité du corps qui était complètement comateux et sous machines, comme 
si on assiste à une certaine communication d’informations entre corps et psyché. 
En plus, un certain désir de survie se manifeste par l’envie du retour chez soi qui 
symboliserait la reprise de la vie physique. L’image de l’hôpital que renvoie la 
psyché signale aussi la nécessité des soins et par la durée des mois et des mois, elle 
annonce le déclanchement d’une situation fort critique. 

B. L’âme emprisonnée

Les jours suivants, j’étais soumis à des tests sur mon cerveau, ils me mettaient 
dans des chambres étranges, je vois des miroirs, des espaces superposés, du fait 
je ne reconnais plus si je suis là ou là, à droite ou à gauche. Des tests sans no-
tion d’espace ni de temps, mais je sentais que j’étais mis là bas pour beaucoup 
de temps, je m’ennuyais…

Le rapport à la réalité physique parait être fort fragilisé, c’est comme si le moi 
du rêveur parait être conscient de l’état statique du corps: il sentait la lourdeur du 
temps, mais il sentait aussi une certaine perplexité lié à un sentiment de décollage 
de la réalité physique vu le vécu de superposition des espaces et un certain échap-
pement de la notion du temps. C’est comme s’il est saisie par le franchissement 
d’une expérience étrange qu’est le détachement de la psyché du soma. 

 Mais la longueur du temps et l’ennui ressentis peuvent témoigner d’un certain 
contact affectif avec l’inertie ou l’état statique du corps.

C. La psyché du «rêveur» parait être captée par la première phase de la vie

Après, c’était la fête à l’hôpital, je fais la connaissance du directeur, non c’est 
lui qui a pris connaissance de mon dossier et qui est venu me voir. A l’occa-
sion de cette fête ils vont me féliciter pour le temps que j’ai passé avec eux. 
Ils m’ont mis devant une scène et je regardais des pièces de théâtre, puis je 

Le vécu d’une âme dans un corps en coma



 1 - 201840 Il corpo, la mente

me trouve face à une image et je reste devant cette image pour des heures (je 
lui demande c’est quoi comme image ?) Il répond  : «  c’étaient des jouets 
d’enfants ». Ensuite, ils m’amènent à un autre hôpital, mon oncle maternel 
est son directeur et j’ai découvert comment m’échapper, mais à chaque fois que 
j’essaye je n’y arrive pas, je ne peux pas aller seule à la maison, j’appelle mon 
oncle, il refuse de m’amener chez lui, il craint le fait que je reste avec sa fille 
seule à la maison…Parfois je décide de me démerder avec le métro et le bus, 
à ma sortie la pluie tombe fort et je me trouve dans l’obligation de retourner 
à l’hôpital. A chaque fois une instance refuse de me laisser partir. Une fois 
je me suis vu chez moi mais, je me couche et le lendemain je me retrouve de 
nouveau à l’hôpital.

Comme dans la vie ordinaire, les épreuves se multiplient et se diversifient, on 
en tire des leçons et on avance et parfois on se trouve comme dans un labyrinthe. 
Notre comateux rêveur parait être dans cette deuxième situation, saisie par un 
vécu enfantin où les expériences de la vie demeurent comme irréelles (comme 
dans une pièce de théâtre), comme il parait figé face à une image infantile et 
ludique. D’un autre coté, la nécessité de soins s’impose de nouveau et le fait de 
virer parait être punissable par une forte pluie. C’est aussi le cerveau et peut être 
le mental qui aurait besoin de soins, selon ces rêveries.

Cependant, on peut avancer aussi qu’une certaine prise de conscience de la 
situation troublante provoque la tension qui pousse à se sur-dépasser et une deu-
xième étape de rêverie se déclenche étayant le mouvement échappatoire. 

2. Les rêves vécus comme séparés

A. La lutte et la construction du héro

J’habitais une châlée et une guerre arrive, je suis attaqué ou c’est moi qui 
attaque les autres. Je découvre après que c’était un jeu et je continu à jouer 
jusqu’à devenir le champion du jeu.

Là on assiste à une sorte de transformation de la psyché vers une position de 
force, vers une forme masculine d’adulte qui doit combattre pour se défendre ou 
même attaquer, mais l’aspect ludique «Trickster» persiste et parait être prédomi-
nant et d’un apport défenseur nécessaire. 

Un autre rêve: 

C’était du n’importe quoi des formes en mouvements, qui courent et moi je les 
suivais. Comme un écran ou un ruisseau de formes en argile qui se dessoudent 
et se reforment de nouveau; avec des formes humaines et de toutes les couleurs 
essentiellement celle de l’argile et des formes de villages très archaïques. 

Houyem Boukassoula



1 - 2018 41Il corpo, la mente

Le mouvement de transformation s’amplifie dans ces images: de formes chao-
tiques se forment des formes des plus évoluées, qui sont les formes humaines 
et leurs habitations. Ainsi, la transformation demeure toujours possible puisque 
l’image est dynamique et l’énergie du rêveur parait être bien mobilisée tant qu’elle 
suivait bien le cours des changements.

Et voilà, après la constitution du héros, un nouveau rêve qui affirme bien la 
position du héros avec une image archétypique qu’est la confrontation du dra-
gon: «Puis j’ai vu un vampire ou un dragon et un homme qui l’attaquait».

S’agit t-il là d’une forme de lutte qu’affronte le rêveur comateux pour libérer 
l’énergie nécessaire pour reconquérir la vie et la conscience?

B. La trahison du héro

J’étais chez un homme sage, je lui demandais de l’eau, il m’a introduit dans 
une sphère (bulle) vidée d’air, mais l’eau se trouve de l’autre coté, c’est difficile 
d’y arriver, j’essaye par tous les moyens…
Ensuite je me vois à la maison, ma mère, mon frère, ma nièce, ma belle sœur 
et j’avais très soif comme dans tous les rêves d’ailleurs, je demande de l’eau et 
personne ne me donne; même ma mère ne veut pas me donner, ça m’a étonné 
et la vue de mon demi-frère qui buvait d’un grand récipient, m’a beaucoup 
touché.

La psyché du rêveur, rencontre la sagesse et reconnait le remède, mais comme 
tout autre héros doit revivre d’autres épreuves comme celle de la trahison. Et 
qu’elle trahison, c’est celle du clan familial qui renvoie l’individu à la mort par 
privation d’un élément essentiel qu’est l’eau, symbole de la vie et d’énergie. Il s’agit 
d’une épreuve blessante et d’une souffrance qui oblige l’individu à confronter la 
mort, d’où la nécessité de se prendre en charge de ne plus compter sur le groupe 
familial et de là l’initiation à la vie d’adulte et la maturité.

 
C. La mort de l’héro

J’étais suspendu sur un mur, à coté de moi une poupée et une montre, j’ai 
passé des heures comme ça. J’avais vraiment peur et j’ai eu un sentiment de 
vengeance des médecins; là c’était la tristesse.

Le héros parait bien accepter le sacrifice et il se trouve entre deux images: 
l’une représentant l’inertie et l’absence de vie (la poupée) et l’autre qui représente 
la vie et la renaissance qu’est la montre. Cette dernière parait secouer notre héros 
et révéler aussi un sens d’urgence qui l’incite à la réaction. 

D. La rencontre avec l’anima, un souffle et une médiation pour se reconnecter 
à la vie

Le vécu d’une âme dans un corps en coma



 1 - 201842 Il corpo, la mente

 J’ai fais la connaissance d’une fille qui était bien, c’est elle qui va m’aider à 
sortir de l’hôpital; mais avant de quitter il fallait faire des analyses. C’était un 
test bizarre, sous forme d’un ballon gonflable qu’on a mis sur mon ventre et 
qui se vidait et se gonflait à plusieurs reprises.
Ensuite, la fille m’a présenté à ses amis qui m’ont aidé à m’échapper, elle me 
prenait d’une salle à une autre et ils m’ont fait débarquer dans un garage où 
j’ai passé des heures, de midi au coucher de soleil. Ah! Là je voyais la lumière 
dans les autres rêves c’était toujours sombre, je peux dire j’y suis resté six 
heures; puis j’ai essayé de changer de position et je n’ai pas pu. Je voyais beau-
coup de monde rentrer et quitter.
Puis je me suis vu dans une autre chambre, j’avais des nausées et des vertiges. 
J’écoutais du bruit, je me retourne et je vois une vitre et une voix me disait 
regarde voilà ta mère en m’appelant avec mon prénom. Je vois aussi une per-
sonne penchée sur mon lit et après je découvre que c’est réellement ma mère. 
J’étais extrêmement content et je lui disais «vous m’avez trouvé, vous m’avez 
trouvé».

 Notre rêveur comateux s’approche d’abord de la fin du cycle, une certaine re-
connexion avec le corps redémarre et c’était l’éveil qui n’était pas du tout attendu 
par l’équipe soignante. 

La résolution de l’aventure s’est faite ainsi à travers la rencontre de l’autre di-
mension de la psyché qu’est l’aspect féminin ça pourrait être l’anima personnelle. 
Pareillement, le retour à la vie est devenu possible et le souffle du corps est bien 
retrouvé, mais, pour reconquérir la vie, une réintégration à un groupe social s’im-
pose avec de nouvelles épreuves nécessitant une preuve d’attente et de patience.

 Cependant, je remarque qu’une nouvelle phase de dépendance s’annone de 
nouveau puisqu’au réveil il dit à son entourage «vous m’avez trouvé» et non pas 
«je vous ai trouvés». S’agit-il là d’une expérience vécue par et dans l’inconscience 
et ça nécessiterait tout un travail d’élaboration par le conscient pour une éven-
tuelle intégration et de là le mûrissement?

Rappelons nous bien que l’accueil et la remémoration de ce matériel n’a été 
possible qu’après quelques mois de soutien psychique et dans le cadre d’une re-
lation qui aurait été d’une certaine réactivation. 

Reste à signaler que mon patient était dans la narration de ses images et de ses 
vues sans qu’il puisse les faires suivre d’associations ou en saisir du sens; excep-
tion faite à ce qui a pu avoir un lien direct avec la réalité qu’il l’a découverte au 
réveil comme la présence d’une jeune médecin qu’il assimilée à la femme qui l’a 
aidé à s’en sortir.

III. Synthèse et discussion de l’expérience

L’expérience rapportée par le rêveur comateux s’approche de la réalité évé-
nementielle tout en étant différente, certain éléments surtout au début signalent 

Houyem Boukassoula



1 - 2018 43Il corpo, la mente

le lien qui est encore maintenu entre le corps et la psyché: celle-ci parait utiliser 
certaines informations du réel, tel que le cadre hospitalier, le corps intubé et la 
pratique des bilans mais à sa manière. Ceci dit, je dois signaler que selon son 
entourage extérieur familial ainsi que médical, mon patient a été découvert dans 
un état d’inconscience total et presque agonisant. Ce lien maintenu parait donc 
être du uniquement à la psyché et celle-ci parait avoir ainsi une continuité et une 
activité indépendamment du soma.

Ensuite, le vécu perplexe du décollage vers une sphère autre que celle de la ré-
alité physique, signale le déclenchement de toute une histoire, représentant tout 
un processus, de combativité, avec passage d’une épreuve à une autre pour une 
transformation constructive et delà la maturation, tout comme ça se passe dans 
les mythes du héros et les contes de fées.

 On assiste après à une épreuve subie du groupe familial comme dans un rite 
initiatique de passage de l’adolescence à l’âge adulte. Dans le cadre de la psycho-
logie analytique, ceci peut être considéré comme de l’ordre de l’ordinaire si on est 
face à des rêves d’un sujet conscient, mais n’oublions pas qu’il s’agit d’une rêverie 
venant d’une psyché dont le corps est tout pré de la mort. Il s’agit, d’un état ou 
la personne et son moi aurions perdu le contrôle, tout comme dans la mort et les 
états second de transe ou autre.1

En fait, la thématique de la constitution du héros peut être attendu d’un 
tel jeune qui franchi l’adolescence pour accéder à l’autonomie de l’âge adulte 
(puisqu’il avait 21 ans), mais se manifester dans une telle situation nous renvoie 
à prime abord à la question de l’autonomie de la psyché qui peut dépasser et de-
vancer la conscience et /ou les réceptions physiques.2

En plus, à celle de ses images: Greg Mogenson – Clinton explicitant C. G. 
Jung écrivait «Les images de la psyché se produisent de façon autonome et spon-
tanée et ne peuvent être réduites à nos seules processus psycho-dynamiques». (2)

En outre, nous pouvons penser que l’âme (la psyché) qui s’est trouvée dans 
cette situation de coma, se confronte à une épreuve de vie et/ou de mort qui serait 
en rapport direct avec les exigences du Soi de manière qui peut s’apparenter à 
celles qu’affronte l’homme en situation de conflit lors des phases de transition, 
comme le passage de l’adolescence à l’âge de maturité.3

Du fait c’est la psyché autonome qui s’en charge de la résolution de cette 
phase critique, en œuvrant par des contenus archétypiques. Les images sponta-
nées porteuses de sens et d’un animisme qui parait être nécessaire pour franchir 
cette épreuve de coma en premier ordre. Comme ça m’a paru aussi plein de sens 
pour ce que j’ai connu de la trajectoire de vie de ce jeune et de son fonctionne-
ment psychique en tant qu’introverti avec comme fonction principale la sensation 
ainsi que les complexes qui l’animaient avant même l’incident et qui à mon avis 
l’accable, tel un attachement excessif à la mère. Ceci dit, reste à rappeler aussi que 

Le vécu d’une âme dans un corps en coma



 1 - 201844 Il corpo, la mente

cette expérience nous a aussi éclairés sur la continuité de l’âme indépendamment 
de la conscience et de la réceptivité physique.2

Subséquemment, je pense que la survie revenait essentiellement au dyna-
misme de la psyché qui a bien maintenu l’excitation tout en faisant le lien avec le 
soma par la mise en image de la gravité de l’état physique, l’augmentation de la 
tension et la poussée vers la résolution. Comme elle a bien semé à la conscience 
des germes d’élaboration d’un travail sur soi qui pourrait propulser le dévelop-
pement personnel. 

IV. Conclusion

Pour conclure, nous rappelons que la remémoration de cette activité en 
images s’est manifestée après quelques mois de travail psychothérapeutique, basé 
au commencement sur le corps tout en essayant de susciter de plus en plus la 
verbalisation et la participation du patient qui était d’abord dans le rejet, ensuite 
comme absent et sans possibilités manifestes de projection dans l’avenir. Mais, 
une fois la relation parait bien installée, une certaine disponibilité d’accueil de 
ce matériel est devenue possible par la conscience. Cependant, je n’ai pas encore 
noté des capacités d’élaboration psychique vu la quasi-absence des associations 
après les narrations de son vécu en coma, ceci en dépit de mes sollicitations.

Plus tard, la vue de la récupération de certains mouvements manuels chez 
mon patient m’a fait penser à redonner la parole au corps en faisant recours à 
une médiation par la pate à modeler. La matière et la méthode ont été d’emblées 
acceptées. Les contenus représentés dans ses productions ont signalé des possibi-
lités d’évolution favorable du processus d’individuation: d’un arbre aplatit..., un 
bonhomme de neige face à une télévision, plus loin un arbre fruitier redressé et 
enfin une forme phallique soulignant l’accès à une certaine érotisation. 

Bibliographie

1. 	 Rosemary Gordon, « La pulsion de mort et ses rapports avec le soi », Cahiers jungiens de psychanalyse 
2003/2 (n° 107), p. 67-84. DOI 10.3917/cjung.107.0067.

2. 	 Greg Mogenson 2000, «La résurrection des morts : une approche jungienne du processus de deuil», Dans 
Claire Dorly et Juliette Vieljeux, Le deuil, Paris, Cahiers jungiens de psychanalyse.

3. 	 Joseph L. Henderson, «Les mythes primitifs et l’homme moderne», L’Homme et ses symboles, C. G. Jung, 
Robert Laffon.

Houyem Boukassoula





 1 - 201846 Il corpo, la mente

IL VISSUTO DI UN’ANIMA IN UN CORPO IN COMA

Houyem Boukassoula

Parole chiave: Coma, corpo, anima, sogno, compensazione dell’inconscio, immagine.

Riassunto
In questo articolo cerco di condividere l’esperienza di un’anima che sopravvive in un corpo in coma fisico 
per due mesi e mezzo. Il nostro percorso verso tale esperienza utilizza ovviamente l’attività onirica vissuta dal 
soggetto pur essendo completamente inconscia. Si tratta dei sogni fatti per tutto il periodo d’inerzia fisica e 
che sono rimasti nell’oblio fino all’attivazione del lavoro terapeutico intrapreso dopo il recupero dello stato di 
coscienza. Questi sogni testimoniano la stretta connessione tra il corpo e la psiche, perché la vita è realmente 
giocata tra psiche e soma, e nel frattempo dimostrano l’interesse del lavoro di compensazione che l’inconscio 
assicura per preservare la vita in tali situazioni.

Abstract
In this paper I try to share the experience of a soul surviving in a body in a physical coma for two and a half 
months. Our path towards this experience obviously uses the oneiric activity lived by the subject while being 
completely unconscious. These are dreams made for the whole period of physical inertia and which remained 
forgotten until the activation of the therapeutic work undertaken after the recovery of the state of consciousness. 
These dreams testify to the close connection between the body and the psyche, because life is actually played 
between the psyche and soma, and meanwhile demonstrate the interest of the compensatory work that the 
unconscious ensures to preserve life in such situations.

Résumé 
Dans cet article j’essaye de vous faire part de l’expérience d’une âme qui survie dans un corps en coma physi-
que pendant deux mois et demis. Notre voie d’accès à un tel vécu est bien sûr l’activité onirique qu’a connue 
le sujet tout en étant complètement inconscient. Il s’agit de rêves faits tout le long de l’inertie physique et qui 
ont demeuré dans l’oubli jusqu’à l’excitation du travail thérapeutique engagé à la suite de la reprise de l’état 
de conscience. Ces rêves témoignent du lien étroit entre corps et psyché, du fait que la vie se joue réellement 
entre psyché et soma comme ils démontrent l’intérêt du travail de compensation qu’assure l’inconscient pour 
préserver la vie dans une telle situation. 

I. Introduzione

Ricordo molto bene quanto sia stato difficile per me entrare veramente in con-
tatto con un giovane ventunenne, che nel 2016 era stato appena ammesso nel 

nostro Reparto di Riabilitazione Funzionale dopo venti giorni dalla dimissione da 
un reparto di Rianimazione. Era stato vittima di una forma di intossicazione acuta. 
Presentava tetraparesi dopo un coma profondo che era durato due mesi e mezzo. 
La richiesta di aiuto mi era stata indirizzata dal suo fisioterapista, poiché soffriva 
di dolori lancinanti ad ogni tentativo di mobilitazione degli arti. Tuttavia, l’Equipe 
non riportava soffrisse di disturbi neuropsicologici o del comportamento.

Non era la prima volta che incontravo un paziente che dopo un coma rifiuta-
va qualsiasi intervento di mobilizzazione degli arti con articolazioni bloccate; ne 
avevo visti altri prima, incluso un paziente che presentava un stato di panico con 



1 - 2018 47Il corpo, la mente

comportamento fobico ad ogni ingresso nella stanza di fisioterapia. All’ascolto, 
esprimeva un’esperienza di sofferenza e non smetteva di lamentarsi dei fisiotera-
pisti che si erano presi cura di lui all’inizio dopo il suo risveglio dal coma, come 
quelli che vedeva nel nostro servizio: era quasi convinto che i loro atti fossero im-
prontati a un’aggressività volontaria. Si sentiva davvero in pericolo come se fosse 
perseguitato. A livello del mio controtransfert ho avuto la percezione che ciò che 
sentiva potesse essere collegato a ciò che aveva vissuto o sofferto durante il coma: 
come le manipolazioni mediche del corpo e le esperienze della psiche.

In effetti, con questo tipo di pazienti, ho assistito a situazioni segnate da un’e-
vidente regressione, in particolare per il fatto che erano diventati completamente 
dipendenti, che erano accompagnati dalle loro madri che si occupavano dell’igie-
ne personale, della loro alimentazione e tutte le altre esigenze specifiche del loro 
stato, compresi i cambiamenti di postura e di fronte al loro lasciarsi andare, ho 
anche pensato a una ripresa della coppia madre/figlio.

Per soddisfare la richiesta dei fisioterapisti, aiutare questi pazienti a superare 
i loro dolori e ad accettare gli esercizi indicati, e per essere in grado di stringere 
una relazione terapeutica con loro, ho iniziato facendo affidamento alla respira-
zione controllata e al rilassamento alla Schulz. È questa una tecnica indicata per 
una migliore gestione del dolore, ma alla luce del corpo steso sul letto e affidato 
ad altri, ho anche pensato alla concentrazione cognitiva e sensazionale sul corpo 
che avrebbe indotto il rilassamento e che avrebbe potuto facilitare una sorta di 
riappropriazione del corpo da parte dell’anima che aveva vagato altrove durante 
il periodo del coma.

La mia presenza avrebbe quindi una funzione di articolazione relazionale tra il 
paziente e il suo fisioterapista, tra il paziente e il suo corpo, nonché tra il paziente 
e il suo entourage, essenzialmente la madre che era molto imbarazzata dal nega-
tivismo del figlio. I miei obiettivi psicoterapeutici erano di facilitare l’espressione 
delle esperienze, di spiegare il significato e soprattutto di mobilizzare nuovamen-
te l’energia psichica che nel paziente avevo trovato appiattita.

 Di fronte al giovane che è il soggetto del presente lavoro, un’intuizione per-
sistente mi suggeriva che tali esperienze dovessero avere un legame con l’espe-
rienza del coma stesso, che non dovesse essere una cosa ovvia per l’anima e che la 
sensazione di dolore con una soglia così elevata non poteva che essere il risultato 
della dimensione psichica. Di fronte al rifiuto di ogni sforzo e all’assenza di qual-
siasi interesse, la mia ipotesi era legata a una sorta di svincolamento dalla pulsione 
di morte. Una specie di perdita dell’anima? Ma l’evoluzione del processo psico-
terapeutico durante i nove mesi di terapia riservava per me una grande sorpresa. 

Infatti dopo un mese, siamo passati dal rifiuto a collaborare ad un bisogno di 
accompagnamento durante le sessioni di fisioterapia, per finire con i colloqui di 
supporto psicologico. Erano sessioni tranquille, segnate da lunghi silenzi inter-

Il vissuto di un’anima in un corpo in coma



 1 - 201848 Il corpo, la mente

Houyem Boukassoula

vallati da parole che trovavo abbastanza simboliche. Gli ho chiesto se avesse dei 
sogni, ma mi ha risposto che non ricordava nulla. Gli ho persino chiesto se avesse 
visto delle immagini o sentito delle cose durante il coma ma ha negato insistendo 
sul fatto che non ricordava nulla.

Dopo tre mesi di lavoro, un giorno mi disse che aveva avuto un recupero della 
memoria di tutto ciò che aveva sognato o visto durante il coma manifestando il 
desiderio di parlarmene.

II. Le fantasticherie ricordate dal coma

Per il paziente, queste possono essere intese come sogni molto lunghi, seguiti
da sogni separati verso la fine dell’esperienza dei due mesi e mezzo di coma. 
Secondo me, questa impressione potrebbe essere in armonia con il suo stato di 
vigilanza, che inizialmente sarebbe passato attraverso una totale e profonda per-
dita di coscienza, e che sarebbe stato poi interrotto da certi tentativi di ricettività; 
anche se, secondo la madre, i medici non hanno segnalato alcun cambiamento 
osservabile delle sue condizioni per tutto il periodo di coma. La madre diceva che 
per loro era morente, da ciò derivava la negligenza della mobilitazione degli arti 
da parte del fisioterapista.

Consideriamo questi sogni in parti separate per spiegare meglio il significato o 
l’esperienza specifica dell’anima.

1. Il primo sogno: la parte lunga e continua della fantasticheria

A. L’anima nel tentativo di rimanere in contatto con il corpo e la realtà esterna:

Ero malato, il mio compagno di stanza mi ha portato in ospedale, sono alla
reception, sto facendo la registrazione e vado alla consultazione. Prendevano
campioni di sangue, inserivano tubi nella mia bocca, ero a disagio e cercavo di
andare a casa. Mi vedo a casa e tutto va bene.
Il giorno dopo, mi ritrovo in ospedale, provo ad entrare di nuovo ma non
potevo. I medici mi hanno ridotto a cavia di laboratorio ed è durato per mesi
e mesi.
I primi giorni mi sentivo in un tubo e i dottori mi hanno introdotto dei dispo-
sitivi nella bocca.

Dapprima, questa attività di fantasticheria, altrimenti detta la vita attraverso 
le immagini, sembrava essere vicina alla realtà del corpo che era completamente 
in coma e collegato agli strumenti, come se stessimo assistendo a una sorta di 
scambio di informazioni tra corpo e psiche. Inoltre, un certo desiderio di soprav-
vivenza si manifesta nel desiderio di tornare a casa che simboleggia il recupero 
della vita fisica. L’immagine dell’ospedale che la psiche rimanda, la necessità di 



1 - 2018 49Il corpo, la mente

cure della durata di mesi e mesi, annuncia l’inizio di una situazione molto critica.

B. L’anima imprigionata:

I giorni seguenti, sono stato sottoposto a dei test sul mio cervello, mi hanno
messo in stanze strane, vedevo specchi, spazi sovrapposti, in effetti non ricono-
sco più se sono lì o lì, a destra o a sinistra. Dei test senza alcun senso di spazio
o tempo, ma ho sentito che ero stato messo lì per molto tempo, ero annoiato...

La relazione con la realtà fisica sembra essere molto fragile, è come se l’Ego del 
sognatore fosse consapevole della condizione statica del corpo: sentiva la pesan-
tezza del tempo, ma sentiva anche una certa perplessità legata a una sensazione di 
essere scollegato dalla realtà fisica, vista l’esperienza della sovrapposizione degli 
spazi e una certa fuga dalla nozione di tempo. È come se fosse preso da una strana 
esperienza che è lo scollamento del soma dalla psiche. 

Ma il tempo lungo e la noia percepita possono testimoniare un certo contatto 
emotivo con l’inerzia motoria ovvero con l’immobilità del corpo.

C. La psiche del “sognatore” sembra essere catturata dalla prima fase della vita:

In seguito, c’era festa in ospedale, incontravo il Direttore, anzi è lui a prendere
visione della mia cartella clinica, è lui che è venuto a visitarmi. In occasione di
questa festa si congratulavano con me per il tempo che avevo passato con loro.
Mi avevano messo di fronte a un palco e stavo assistendo a uno spettacolo, poi
mi trovavo di fronte a un’immagine e rimanevo davanti a questa immagine
per ore (gli chiedo come sia l’immagine? Risponde): c’erano giocattoli per
bambini. Poi mi portano in un altro ospedale, mio zio materno è il Direttore
e ho scoperto come scappare, ma ogni volta che ci provo non posso farlo, non
posso andare da solo dall’ospedale a casa; chiamo mio zio, si rifiuta di portarmi
a casa, teme il fatto che rimanga da solo a casa con sua figlia... A volte decido
di uscire con la metropolitana e l’autobus, quando esco la pioggia cade pesan-
temente e sono costretto a tornare in ospedale. Ogni volta c’è una causa che mi
impedisce di andare. Una volta mi sono visto a casa, vado a letto ma il giorno
dopo mi ritrovo di nuovo in ospedale.

Come nella vita ordinaria, le prove si moltiplicano e si diversificano, noi im-
pariamo da esse e avanziamo, ma talvolta ci troviamo in un labirinto. Il nostro 
sognatore in coma sembra essere in questa seconda situazione, preso dentro un 
vissuto infantile in cui le esperienze di vita rimangono irreali (come in un’opera 
teatrale), come sembrassero congelate di fronte a un’immagine infantile e gioco-
sa. D’altra parte, la necessità di cure e il trasferimento sembra essere punito con 
forti piogge. È anche il cervello e forse la mente che ha bisogno di cure, secondo 
questi sogni. Tuttavia, si può anche affermare che una certa consapevolezza della 

Il vissuto di un’anima in un corpo in coma



 1 - 201850 Il corpo, la mente

situazione disturbante provochi una tensione che spinge al superamento, e un 
secondo livello di fantasticheria viene attivato per sostenere il movimento di fuga.

2. I sogni vissuti come separati:

A. La lotta e la costruzione dell’eroe:

Abitavo in una piccola casa e scoppiava la guerra, sono attaccato o sono io che
attacco gli altri. Scopro che si trattava di un gioco e continuo a giocare fino a
diventare il campione del gioco.

Qui c’è una sorta di trasformazione della psiche verso una posizione di forza, 
verso una forma di maschile adulto che deve combattere per difendersi o addirit-
tura attaccare, ma la giocosità da “Trickster” persiste e sembra essere predomi-
nante e apporta una difesa necessaria.

Un altro sogno: 

C’erano delle forme indefinite in movimento, che correvano e io le inseguivo. 
Come il flusso di uno schermo o un fluire di forme di argilla che vengono 
destrutturate e poi rimodellate di nuovo; con forme umane e diversi colori, 
soprattutto forme di villaggi molto arcaici d’argilla.

In queste immagini si amplifica il movimento di trasformazione: da forme ca-
otiche si formano forme più evolute; sono le forme umane e le loro abitazioni. La 
trasformazione resta pertanto possibile poiché l’immagine è dinamica e l’energia 
del sognatore sembra essere ben mobilizzata dal momento che seguiva i cambia-
menti di rotta.

Ed ecco, dopo la costruzione dell’Eroe, un nuovo sogno conferma la posizione 
dell’Eroe con una immagine archetipica che è il confronto col drago: Poi ho visto 
un vampiro o un drago, e un uomo che lo stava attaccando. 

Si tratta forse di una forma di lotta che il sognatore in coma deve affrontare 
per liberare l’energia necessaria per reconquistare la vita e la coscienza?

B. Tradimento dell’eroe:

Ero con un uomo saggio, ho chiesto dell’acqua, mi ha fatto entrare dentro
una sfera (bolla) vuota d’aria, ma l’acqua si trovava dall’altra parte, è difficile
arrivarci, ci provo in tutti i modi...Poi mi vedo a casa, mia madre, mio fratello,
mia nipote, mia cognata e avevo molta sete come in tutti i sogni comunque,
io chiedo dell’acqua e nessuno me la dà; anche mia madre non vuole darmela,

Houyem Boukassoula



1 - 2018 51Il corpo, la mente

la cosa mi sorprende e la vista del mio fratellastro che ha bevuto da un grande 
contenitore mi ha colpito molto.

La psiche del sognatore incontra la saggezza e riconosce la cura, ma come 
ogni altro eroe deve rivivere altre prove, come il tradimento. E quel tradimento 
è quello del clan familiare che restituisce l’individuo alla morte privandolo di un 
elemento essenziale, l’acqua, simbolo di vita ed energia. È una prova dolorosa e 
una sofferenza che costringe l’individuo a confrontarsi con la morte, da qui la 
necessità di prendersi cura di sé e non fare più affidamento sul gruppo familiare 
e da qui l’iniziazione alla vita adulta e alla maturità.

C. La morte dell’eroe:

Ero appeso a un muro, accanto a me una bambola e un orologio, ho trascorso
ore così. Avevo davvero paura e ho avuto sentimenti di vendetta nei confronti
dei medici; quella era proprio tristezza.

L’eroe sembra accettare il sacrificio ed è tra due immagini: una rappresenta
l’inerzia e l’assenza della vita (la bambola) e l’altra che rappresenta la vita e la 
rinascita rappresentata dall’orologio. Quest’ultimo sembra scuotere il nostro eroe 
e rivela un senso di urgenza che lo incoraggia a reagire.

D. L’incontro con l’anima, un respiro e una mediazione per riconnettersi alla
vita:

Incontro una brava ragazza, è lei che mi aiuterà ad uscire dall’ospedale; ma 
prima di andar via bisognava fare qualche analisi. È stato un test bizzarro, 
sotto forma di un pallone gonfiabile che mi è stato messo sulla pancia, e svuo-
tato e gonfiato più volte. Poi la ragazza mi ha presentato ai suoi amici che mi 
hanno aiutato a scappare, lei mi portava da una stanza all’altra e ancora ad 
un’altra e loro mi fanno arrivare in un garage dove ho passato delle ore, da 
mezzogiorno al tramonto. Ah! Lì ho visto la luce: negli altri sogni era sempre 
scuro, potrei dire che sono rimasto lì per sei ore; poi ho provato a cambiare 
posizione e non ho potuto. Ho visto un sacco di gente entrare e uscire. 
Poi mi sono trovato in un’altra stanza, ho avuto nausea e vertigini. Ho sentito 
un rumore, mi sono girato e ho visto un vetro e una voce mi ha detto: guarda 
qui è tua madre, chiamandomi con il mio nome. Vedo anche una persona 
china sul mio letto e poi scopro che è davvero mia madre. Ero estremamente 
felice e le dissi: – mi hai trovato, mi hai trovato!

Il nostro sognatore in coma si avvia alla fine del ciclo, riparte una certa con-
nessione con il corpo ed è stato il risveglio che L’Equipe di assistenza sanitaria 
non si aspettava.

Il vissuto di un’anima in un corpo in coma



 1 - 201852 Il corpo, la mente

La soluzione dell’avventura si è realizzata così attraverso l’incontro con l’altra 
dimensione della psiche, l’aspetto femminile che potrebbe essere l’anima perso-
nale. Allo stesso tempo, il ritorno alla vita è diventato possibile e il respiro del cor-
po è stato ritrovato, ma per riconquistare la vita, è necessaria una reintegrazione 
in un gruppo sociale con nuove prove che richiedono pazienza, prudenza.

Tuttavia, noto che sta tornando una nuova fase di dipendenza, quando si sve-
glia dice al suo entourage «mi hai trovato» e non «ti ho trovato». Si tratterebbe 
di un’esperienza vissuta da e in uno stato incoscio e richiederebbe un lavoro di 
elaborazione da parte della coscienza per una poter essere integrato e da lì la 
maturazione?

Ricordiamoci che l’accettazione e il ricordo di questo materiale è stato possibi-
le solo dopo alcuni mesi di supporto psichico e nel contesto di una relazione che 
aveva lo scopo di favorire la riattivazione

Resta da notare che il paziente raccontava delle sue immagini ed esprimeva le 
sue opinioni senza le necessarie associazioni o senza coglierle nel loro significato; 
tranne per quello che potreva essere direttamente collegato alla realtà e che ha 
scoperto quando si è svegliato, come la presenza di un giovane medico che ha 
paragonato alla donna che, nel sogno, lo aveva aiutato ad uscirne.

III. Sintesi e discussione dell’esperienza

L’esperienza riportata dal sognatore in coma si avvicina alla realtà dell’evento
pur essendo diversa; certi elementi, soprattutto all’inizio, indicano il legame anco-
ra esistente tra il corpo e la psiche: quest’ultima sembra utilizzare certe informa-
zioni della realtà, come l’ambiente ospedaliero, il corpo intubato e il monitorag-
gio clinico, ma a modo suo. Detto questo, devo sottolineare che, secondo la sua 
famiglia e i medici, il paziente era stato trovato in uno stato di totale incoscienza e 
prossimo alla morte. Il collegamento mantenuto, pertanto, sembra quindi dovuto 
esclusivamente alla psiche, per cui la psiche sembra avere una continuità e un’at-
tività indipendentemente dal soma.

Quindi, il vissuto di perplessità rispetto allo scollamento verso una dimensio-
ne diversa da quella della realtà fisica, segnala l’innesco di un’intera storia, che 
rappresenta un intero processo, di combattività, con il passaggio da una prova 
all’altra per una trasformazione costruttiva e di maturazione, proprio come suc-
cede nei miti degli eroi e nelle fiabe.

Si assiste, poi, alla prova subita dal gruppo familiare come in un rito iniziatico 
di passaggio dall’adolescenza all’età adulta. Nel contesto della Psicologia Ana-
litica, questo può essere considerato d’ordine comune se i sogni riguardano un 
soggetto cosciente, ma non dimentichiamo che siamo in presenza di una fantasti-
cheria proveniente da una psiche il cui corpo è vicino alla morte. Si tratta di uno 

Houyem Boukassoula



1 - 2018 53Il corpo, la mente

stato in cui la persona e il suo io avrebbero perso il controllo, proprio come nella 
morte, nella trance o in altri stati.1

Infatti, il tema della nascita dell’eroe può essere visto in un giovane che attra-
versa l’adolescenza per accedere all’autonomia dell’età adulta (aveva 21 anni), ma 
questo ci riporta alla questione dell’autonomia della psiche, che può superare e 
precedere la coscienza e/o gli stimoli fisici.2

Inoltre, per le immagini, Greg Mogenson-Clinton che riprende C. Jung ha 
scritto «Le immagini della psiche avvengono in modo autonomo e spontaneo e non 
possono essere ridotte ai nostri unici processi psicodinamici».2

Potremmo pensare che l’anima (la psiche) che si è trovata nella situazione 
di coma, affronti una prova di vita e/o morte, direttamente correlata alle richie-
ste del Sé, secondo modalità che possono essere paragonate a quelle affrontate 
dall’uomo in conflitto nelle fasi di transizione, come il passaggio dall’adolescenza 
all’età della maturità.3

Di fatto è la psiche autonoma che si occupa della risoluzione di questa fase 
critica, lavorando con contenuti archetipici. Immagini spontanee che trasmettono 
un significato e una funzione d’anima che sembrano necessarie, in primo luogo, 
per superare la prova del coma. Allo stesso modo, mi è sembrato significativo per 
quanto riguarda la traiettoria di vita di questo giovane e il suo funzionamento 
psichico in quanto introverso con la funzione principale sensazione, così come 
i complessi che l’avevano caratterizzata anche prima dell’incidente e che a mio 
parere lo travolgevano, con un eccessivo attaccamento alla madre.

Detto questo, resta da ricordare che questa esperienza ci ha anche illuminato 
sulla continuità dell’anima indipendentemente dalla coscienza e dalla ricettività 
fisica.2

Di conseguenza, penso che la sopravvivenza fosse essenzialmente questione 
del dinamismo della psiche che ha mantenuto l’attivazione stabilendo il legame 
con il soma attraverso l’immagine della gravità della condizione fisica, l’aumento 
della tensione e la spinta verso la risoluzione. Così ha fecondato la coscienza con 
semi di sviluppo di un lavoro su di sé, che avrebbe aiutato lo sviluppo personale.

IV. Conclusione

Per concludere, ricordiamo che il recupero dell’attività immaginativa si è ma-
nifestata dopo tre mesi di lavoro psicoterapeutico, inizialmente basato sul corpo 
mentre si cercava di attivare sempre più la verbalizzazione e la partecipazione 
del paziente, inizialmente in una condizione di rifiuto, poi come assente e senza 
avere ancora possibilità di proiezione nel futuro. Ma una volta che il rapporto è 
sembrato ben consolidato, una certa disponibilità di accesso al materiale psichico 
è diventata possibile attraverso la coscienza. Tuttavia, la capacità di elaborazione 

Il vissuto di un’anima in un corpo in coma



 1 - 201854 Il corpo, la mente

psichica resta limitata considerando la quasi-assenza di associazioni dopo le nar-
razioni della sua esperienza in coma, e questo nonostante le mie sollecitazioni.

Più tardi, intorno al quinto mese di terapia, la vista del recupero di alcuni 
movimenti manuali nel paziente mi ha fatto pensare alla possibilità di restituire la 
parola al corpo ricorrendo a una mediazione attraverso l’argilla da modellare. Il 
materiale e il metodo sono stati accettati sin dall’inizio. I contenuti rappresentati 
nelle sue produzioni hanno segnalato la possibilità di evoluzione favorevole del 
processo di individuazione: da un albero appiattito..., un pupazzo di neve davanti 
a un televisore, poi un albero da frutto raddrizzato e infine una forma fallica che 
sottolinea l’ accesso a una qualche forma di attivazione dell’eros.

Bibliografia

1. Gordon R., La pulsion de mort et ses rapports avec le soi, Cahiers jungiens de psychanalyse 2003/2 (n° 107),
p. 67-84. DOI 10.3917/cjung.107.0067.

2. Mogenson G., La résurrection des morts : une approche jungienne du processus de deuil, dans Cl Dorly C.,
Vieljeux J., Le deuil, Paris, Cahiers jungiens de psychanalyse. 2000.

3. Henderson J.L., Les mythes primitifs et l’homme moderne, L’Homme et ses symboles, C. G. Jung, Robert
Laffon, 1990.

Il vissuto di un’anima in un corpo in coma





 1 - 201856 Il corpo, la mente

LA MALATTIA DENTRO DI ME COME INCONTRO 
CON IL LINGUAGGIO DELL’ANIMA

Francesca Picone

Parole chiave: medicina, malattia, archetipo, anima, incontro

Riassunto
Nell’articolo vengono presentati i nuovi approcci in Medicina, alcuni aspetti dei quali, con le dovute differenze, 
sembrano aprirsi ad una visione particolarmente vicina e in sintonia con la concezione junghiana della relazione 
mente-corpo. Viene poi presa in considerazione brevemente l’esperienza dell’incontro con la malattia per 
sostenere come anche attraverso questa la natura sperimenti e riconosca sé stessa, secondo gli archetipi, grazie 
ai quali, tutto è imparentato con tutto, mostrando tratti comuni, analogie e affinità. Sul piano individuale, così, 
l’incontro con la malattia è l’incontro con il linguaggio dell’anima, occasione straordinaria, quindi, per lasciarsi 
arricchire, amplificare e consentire di andare avanti verso la trasformazione psichica. Sul piano collettivo, invece, 
attraverso miti, filosofie e sistemi superstiziosi della medicina, rappresenta la descrizione non solo di modelli di 
destino spirituale, ma, riferiti alla materialità, riguardano anche la Medicina, offrendo così interessanti griglie di 
lettura alla relazione psiche-soma.

Abstract
The new approaches in Medicine open emerging opportunities for the Analytical Psychology. They seem to 
open up to a vision in harmony with the Jungian conception of the mind-body relationship. The experience of 
the encounter with the disease is then taken into consideration briefly to support how nature also experiences 
and recognizes itself, according to the archetypes, thanks to which everything is related to everything, showing 
common traits, similarities and affinities. On the individual level, the encounter with the disease is the encounter 
with the language of the soul, an extraordinary occasion to allow oneself to be enriched, amplified and allowed 
to move forward towards the psychic transformation. On the collective level, through myths, philosophies and 
superstitious systems of medicine, it represents the description not only of models of spiritual destiny, but, 
referring to materiality, they also concern Medicine, thus offering interesting reading grids to the psyche-soma 
relationship.

Résumé
L’article présente les nouvelles approches de la médecine, dont certains aspects, avec les différences dues, 
semblent s’ouvrir à une vision en harmonie avec la conception jungienne de la relation esprit-corps. Il est 
alors pris en considération brièvement l’expérience de la rencontre avec la maladie, ainsi que pour soutenir 
cette expérience de la nature et reconnaît lui-même, selon les archétypes, grâce à laquelle, tout est lié à tout, 
montrant des traits communs, des similitudes et des affinités. Au niveau individuel, la rencontre avec la maladie 
est la rencontre avec le langage de l’âme, une occasion extraordinaire, donc de se laisser enrichir, amplifier et 
permettre d’avancer vers la transformation psychique. Au niveau collectif, à travers les mythes, les philosophies 
et les systèmes superstitieux de la médecine, il est la description non seulement des modèles de destin spirituel, 
mais, en se référant à la matière, couvre également la médecine, en offrant des guides d’interprétation intéressants 
à la relation corps-esprit.

Inuovi approcci della Medicina allo studio e alla cura delle malattie offrono 
nuove e interessanti connessioni con la Psicologia Analitica, in quanto sembrano 

essersi aperti di recente sviluppi promettenti e fecondi, che, superando il classico 
paradigma meccanicistico, potranno schiudersi ulteriormente nella direzione di 
una nuova visione, per la Medicina, della relazione mente-corpo e del rapporto 
di questa con l’ambiente; una visione che abbia come cardine quanto affermava 
Jung: 



1 - 2018 57Il corpo, la mente

Probabilmente nella realtà assoluta non esistono cose come il corpo e la mente, ma il 
corpo, la mente o l’anima sono la stessa cosa, la stessa vita, soggetta alle stesse leggi, e 
ciò che il corpo fa sta avvenendo nella mente (Jung C.G., 1928-30, 2003).

Iniziando a presentare questi nuovi approcci, uno di questi, collegato al 
progresso tecnologico e alle sue applicazioni in Medicina, riguarda la creazione 
di mappe topologiche di salute e di malattia e sembra dimostrare come, verrebbe 
da dire, il futuro sia già presente. Gli studi nati in questa prospettiva mostrano, 
infatti, come geografia e salute siano intrinsecamente collegate tra loro. I luoghi 
dove siamo nati, dove viviamo, studiamo e lavoriamo, interessano direttamente 
le nostre esperienze di salute, così come l’aria che respiriamo, il cibo che 
mangiamo, i virus a cui siamo esposti. Gli ambienti sociali, costruiti o naturali 
che siano, influenzano la nostra salute e il nostro benessere in modo rilevante. 
Il contesto geografico dei luoghi e la connessione tra questi giocano, inoltre, un 
ruolo non indifferente nella formazione dei rischi ambientali e di molti altri effetti 
sulla nostra salute psicofisica. Sembra proprio che la geografia della salute, che 
pertanto può collocarsi nell’ambito delle scienze della natura, consideri in modo 
tutto nuovo il benessere, ancorandosi ad una prospettiva olistica, che comprenda 
la società e lo spazio e concettualizzi il ruolo del luogo, della posizione e della 
geografia in termini di salute e malattia (Dummer Trevor J.B., 2008). Gli sviluppi 
più attuali di questo approccio non solo comprendono una maggiore attenzione 
alle disuguaglianze sanitarie, ma anche, considerata la dinamicità attuale delle 
relazioni spaziali, prendono in considerazione il fatto che la variazione della 
salute possa essere una conseguenza della mobilità individuale, del movimento e 
della migrazione della popolazione.

Anche la cosiddetta Medicina di precisione o, come viene definita in modo 
più evocativo, “Medicina personalizzata” sta cambiando radicalmente il futuro 
della medicina: allo scopo di ottenere diagnosi più precise, e di conseguenza 
trattamenti altamente personalizzati per molte patologie, la medicina di 
precisione analizza i dati genetici della popolazione, raccogliendo informazioni 
dettagliate sullo stile di vita e sulla salute, per creare conoscenze specifiche sui 
legami tra geni, ambiente e malattie. Si tratta di un modello che, integrando dati 
multi-omici, clinici e della vita reale, con il prezioso supporto della matematica 
e di database di algoritmi e con l’applicazione di regole, lascia però lo spazio per 
un’inclinazione alla soggettività. Sembra riecheggiare qui l’affermazione di Jung: 
Tutto comincia con l’individuo, che può parafrasare efficacemente un concetto di 
Medicina cucito sulle differenze individuali, e che tenga adeguatamente conto 
della variabilità genetica, dell’ambiente, delle caratteristiche del microbioma e 
dello stile di vita delle singole persone. Il sequenziamento del genoma umano ha 
avviato, infatti, un nuovo modo di indagare i meccanismi cellulari. Epigenetica, 
transcrittomica, proteomica e metabolomica hanno prodotto una vasta quantità 

La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima



 1 - 201858 Il corpo, la mente

Francesca Picone

di informazioni, che permettono una sempre più precisa caratterizzazione del 
paziente. L’innovazione tecnologica e lo sviluppo di test a livello cellulare hanno 
ampliato enormemente le possibilità di indagine e così anche il minuzioso 
processo di individuazione di terapie e cure in modo così soggettivo, proprio 
della medicina di precisione. Lo stesso padre della medicina moderna, William 
Osler (1849-1919), sosteneva: È molto più importante sapere che tipo di paziente 
ha una malattia rispetto a quale tipo di malattia ha un paziente.

Un altro di questi interessanti approcci è collegato agli studi della fisica 
quantistica, e più di recente alla scoperta delle stelle pulsar, e ai risvolti di queste 
ricerche in ambito medico: questa prospettiva, per cui l’essere umano è prima di 
tutto sede di fenomeni energetici, presuppone un livello elettromagnetico della 
materia, una dimensione, per così dire, rada e astratta della stessa che dialoga con le 
dimensioni dense e concrete della biochimica e le regola. In particolare, la ricerca 
neuropsicologica su base neurale del comportamento postula che i meccanismi 
cerebrali basteranno alla fine a spiegare tutti i fenomeni inquadrati finora solo 
da un punto di vista psicologico. Questa ipotesi deriva dall’idea che il cervello è 
costituito interamente da particelle e campi di materia che interagiscono tra loro 
su base biochimica ed elettromagnetica, e che tutti i meccanismi causali rilevanti 
per le neuroscienze possono quindi essere formulati unicamente in termini di 
proprietà di questi elementi. Pertanto, termini aventi un rimando squisitamente 
psicologico e/o esperienziale, quali ad esempio “sentimento”, “conoscenza”, 
“sforzo”, non vengono considerati come fattori causali primari. Questa concezione 
teorica restrittiva è motivata principalmente da idee sul mondo naturale che sono 
state considerate fondamentalmente scorrette per oltre tre quarti di secolo. La 
fisica quantistica contemporanea differisce profondamente dalla fisica classica 
sull’importante questione di come la coscienza entri in gioco nella strutturazione 
dei fenomeni empirici. I nuovi principi contraddicono l’idea più antica che i 
processi meccanici locali da soli possano essere capaci di spiegare la struttura di 
tutti i dati empirici osservati. La fisica contemporanea, infatti, porta direttamente 
e irriducibilmente alla struttura causale complessiva di come l’essere umano agirà 
certe scelte psicologiche. Questo sviluppo è applicabile alle neuroscienze e fornisce 
a neuroscienziati e psicologi una struttura concettuale alternativa per descrivere 
e comprendere i processi neurali. A tutti gli effetti, la fisica contemporanea può 
e deve essere utilizzata quando si analizzano le dinamiche cerebrali umane, 
correlandole ad esempio, a certi processi biochimici o anche, ad esempio, a certe 
caratteristiche strutturali dei canali ionici cruciali per il funzionamento sinaptico. 
Il nuovo impianto teorico, a differenza del precedente basato sulla fisica classica, 
che in tal senso aveva delle macroscopiche limitazioni, viene assunto direttamente 
ed è compatibile con tutti i principi della fisica, essendo in grado di spiegare in 



1 - 2018 59Il corpo, la mente

modo più adeguato i meccanismi neuroplastici, come dimostrato dal crescente 
numero di studi sulla capacità di attenzione diretta e sullo sforzo mentale in grado 
di modificare sistematicamente il funzionamento cerebrale. Ciò comporta che le 
nostre scelte volontarie non entrano né come effetti ridondanti né epifenomenici, 
ma piuttosto come elementi dinamici fondamentali con l’efficacia causale che i 
dati oggettivi sembrano assegnare loro (Schwartz J.M., Stapp H.P., Beauregar 
M., 2005). Quanto affermava Pauli sembra oggi aver trovato riscontro con nuove 
prove scientifiche: 

L’unico punto di vista accettabile sembra essere quello che riconosce entrambi i lati 
della realtà – il quantitativo e il qualitativo, il fisico e lo psichico – come compatibili 
l’uno con l’altro, e può abbracciarli simultaneamente (Pauli W., 1955).

Un altro approccio stimolante per una riflessione in questa sede ancora è, 
infine, quello della cosiddetta Medicina Narrativa, una metodologia d’intervento 
clinico-assistenziale, che a pieno titolo rientra nell’ambito delle scienze umane, 
basata su una specifica competenza comunicativa. In quest’approccio, la 
narrazione è lo strumento fondamentale per acquisire, comprendere e integrare 
i diversi punti di vista di quanti intervengono sulla malattia e sul processo di 
cura. Il fine è la costruzione condivisa di un percorso di cura personalizzato, la 
cosiddetta storia di cura. Appare interessante il fatto che la Medicina Narrativa 
(NBM) abbia a cuore la prospettiva dell’Evidence-Based Medicine (EBM), come 
dire che in questa prospettiva il contatto tra soggettivo e oggettivo dopo decenni 
di dicotomie dettate da una medicina sempre più esasperatamente tecnologica, 
possa diventare un’esperienza concreta, non più solamente auspicata, mettendo 
insieme la storia personale di cura con le ricerche più validate e di accertata 
efficacia. La narrazione del paziente e di chi se ne prende cura viene riconosciuta 
finalmente come un elemento imprescindibile della Medicina contemporanea, 
fondata sulla partecipazione attiva dei soggetti coinvolti nelle scelte, che, tenendo 
conto della pluralità delle prospettive, renda le decisioni clinico-assistenziali più 
complete, personalizzate, efficaci e appropriate. In questa visione, le persone, 
attraverso le loro storie, diventano protagoniste del processo di cura. Come è 
ben noto a tutti, a causa, infatti, dell’affermazione della biomedicina scientifica, 
strettamente connessa allo sviluppo dei laboratori chimico-farmaceutici e di una 
ospedalità moderna, nell’attività clinica oggi, verrebbe da dire, è ridotta al minimo 
l’attenzione all’esperienza diretta del paziente e, dunque, alla sua narrazione, 
circoscrivendo la rilevanza della sua narrazione unicamente ai fini della raccolta 
delle informazioni necessarie a definire segni e sintomi oggettivi della malattia 
(Giarelli G., 2005). Il processo di oggettivazione, concentrato su osservazione, 
misurazione e manipolazione del corpo, si ripercuote sul versante del sapere 
medico e su quello del paziente; privilegiando il dato di laboratorio viene sempre 

La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima



 1 - 201860 Il corpo, la mente

più sottovalutato il valore dell’anamnesi, dell’intuito clinico e dell’interpretazione 
dei sintomi attraverso la semeiotica, compromettendo se non annullando del 
tutto lo spazio del vissuto del paziente (Malvi C., 2011) e penalizzando peraltro 
fortemente la relazione medico-paziente, poiché inerente ad una dimensione 
dell’intersoggettività, non misurabile né domabile, e i cui tempi si sottraggono 
alle regole dell’efficacia e dell’efficienza. Malattia oggi, quindi, alla stregua di un 
guasto meccanico da riparare, perdendo la costitutiva vocazione all’approccio 
olistico al malato e riducendo l’intervento del medico alla sola conoscenza della 
patologia, concepita come entità biologica e considerando i sintomi nonché 
gli stati soggettivi delle persone, come fenomeni secondari, anziché costituenti 
necessari dello stesso concetto di malattia (op. cit.). Il punto di vista della 
Medicina Narrativa è centrato sulla persona, su quella particolare persona malata, 
con la sua storia individuale, sua e di nessun altro, con la sua rete di relazioni 
sociali e il suo contesto di vita, con la sua maggiore o minore capacità di reagire 
alla sofferenza, ad una disabilità, alla possibilità di morire (Malvi C., 2011). Come 
afferma Rita Charon, fondatrice di quest’approccio, la Medicina Narrativa 

fortifica la pratica clinica con la competenza della narrazione per riconoscere, assorbire, 
metabolizzare, interpretare ed essere sensibilizzati dalle storie della malattia: aiuta medici, 
infermieri, operatori sociali e terapisti a migliorare l’efficacia di cura attraverso lo sviluppo 
della capacità di attenzione, riflessione, rappresentazione e affiliazione con i pazienti e i 
colleghi. 

Sostituire le frequenti pratiche attuali d’uso di questionari a domande 
chiuse, cui rispondere con un semplice sì/no, o in tempi ancora più recenti, di 
raccolta dell’anamnesi eseguita dal computer, con la possibilità per il paziente 
di raccontare al medico la propria storia di sofferenza e dolore, traendone così 
grande beneficio, pertanto, consente di migliorare le relazioni tra paziente, 
famiglia, medici e personale sanitario, favorisce una diagnosi più approfondita, 
migliora la strategia curativa, riduce la sofferenza, favorisce una migliore aderenza 
alla terapia, verifica e permette un feedback ampio sull’aderenza e la funzionalità 
della terapia, fornisce materiale utile da analizzare per nuove strategie di cura, 
vantaggi tutti che possono garantire ad ogni individuo la cura migliore. Tali 
obiettivi appartengono però fortemente anche all’approccio dell’Evidence Based 
Medicine, intesa seguendo Sackett (2006) nei termini di 

approccio alla pratica clinica dove le decisioni cliniche risultano dall’integrazione tra 
l’esperienza del medico e l’utilizzo coscienzioso, esplicito e giudizioso delle migliori 
evidenze scientifiche disponibili, mediate dalle preferenze del paziente. Ma cura 
migliore, che non è sempre la stessa per tutti, anche quando due pazienti sono affetti 
dal medesimo disturbo, dal momento che, quando si ha a che fare con degli esseri 
umani sono molte le variabili che devono essere considerate (Bobbio M., 2010). 

Francesca Picone



1 - 2018 61Il corpo, la mente

Si vuole porre l’accento sulla dimensione umana della Medicina, che spesso, 
nella ricerca della cura perfetta, rischia di essere dimenticata e su quanto sia 
importante e necessario ancora una volta oggi riflettere sul fatto di considerare la 
Medicina sì una scienza, ma anche un’arte. Solo questa prospettiva può consentire 
la nascita, come dice Hillman, di una storia completamente nuova che comincia nel 
momento in cui il protagonista varca la soglia della terapia (1983); la vecchia storia 
assume una fisionomia totalmente diversa, perché il racconto originale viene 
re-visionato e trasposto in un altro genere, quello che Hillman chiama “genere 
terapeutico” (op.cit.). La Medicina, nella sua ricerca della terapia, pertanto, non 
può che essere arte, perché necessariamente creativa, essendo la cura la risultante 
di una particolare forma di collaborazione fra narrazioni da una revisione della 
storia in una trama più intelligente, più immaginativa (op.cit.).

Sembrerebbe proprio che tutti questi approcci della Medicina vogliano 
parlarci di sue nuove modalità di porsi come scienza, dotata di un metodo, 
quello scientifico per l’appunto, che procede oggi più che in tempi precedenti 
per giungere ad una conoscenza delle patologie sempre più oggettiva, affidabile, 
verificabile e condivisibile, ma con un occhio molto più attento alla possibilità di 
mettere insieme il vissuto del paziente, le sue emozioni, la sua storia. In realtà, 
però, appare anche evidente che più la ricerca scientifica si affina, scoprendo 
nuovi orizzonti e aprendo nuovi filoni di studio, più le cose si complicano, più 
emergono in fondo nuovi dualismi, più sembra si debba fare, per così dire, un 
giro largo, come ad esempio nel caso della Medicina Narrativa, che sembrerebbe 
avere uno stampo antropo-fenomenologico, per coniugare il soggettivo con 
l’oggettivo dell’Evidence Based, e non ce la si può fare a rispondere alle domande 
sul rapporto psiche e soma, o anche sul perché esistano la malattia e la morte. Pur 
intendendo mantenere una visione scientifica, quella “visione orizzontale” propria 
dello spirito del nostro tempo, è evidente in tutti questi approcci, assolutamente 
affascinanti per certi versi, qualcosa che sfugge, un eccedenza riguardante quella 
“dimensione verticale”, che potrebbe consentire di recuperare la concezione 
antica per cui 

la vita del corpo è essenzialmente anima, soffio vitale, una sorta di energia immessa 
nel mondo fisico, ossia nella spazialità, durante la gravidanza o all’atto della nascita 
o della concezione, e destinata ad abbandonare il corpo con l’ultimo respiro (Jung
C.G., 1931).

Ma la routine della vita, con le sue concrete illusioni dilava la nostra iniziale 
e universale inclinazione a riflettere su questioni così difficili e profonde e ci 
porta giù, molto più giù, fino ad una sorta di sonno profondo di chi non si pone 
più interrogativi di questo tipo, se non in determinati contesti o in determinati 

La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima



 1 - 201862 Il corpo, la mente

momenti della vita, come accade quando avviene l’incontro con la malattia e 
l’incontro attraverso la malattia con l’Altro dentro di me. In questa particolare 
circostanza, il corpo diventa presente ovvero si rivela al di fuori dell’oscurità solita, 
dell’abitualità che lo rende proprio, di cui non abbiamo consapevolezza per il 
fatto che ci appartiene totalmente, facendoci sentire quei limiti che normalmente 
dimentichiamo, essendo del tutto immemori di essere-corpo e di avere-un-corpo. 
Questa circostanza costituisce un tema molto impegnativo, proprio perchè 
concerne la capacità dell’uomo di sperimentare sè stesso, quale soggetto e oggetto 
nello stesso tempo: io sono corpo, il Leib, e io ho un corpo, il Korper. Questa 
radicale ambiguità, che drammaticamente emerge nell’esperienza della malattia, 
può forse rendere ragione, dei dualismi della Medicina, che dell’esperienza della 
percezione del corpo può solo accentuarne al massimo l’aspetto anatomico o 
la compagine somatica, mettendo inevitabilmente in secondo piano l’aspetto 
incarnato di essere-al-mondo, pur non riuscendo comunque a distaccarsi del tutto 
dal processo nel quale si va attuando, ma rimanendo inclusa nel progetto stesso, 
cioè nella corporeità che lo esprime. Un’originaria equivocità del corpo, per dirla 
con Callieri, che viene pertanto, esasperata nella malattia, perché impone, per 
dirla così, un aspro faccia a faccia tra Korper e Leib, cioè tra il corpo in sé, inteso 
come un qualsiasi oggetto reale e quell’oggetto sui generis che è il corpo per me. 

La Medicina non riesce a sottrarsi a questo conflitto, nonostante la sua pretesa 
estrema di obiettivare il corpo in quanto “cosa”: entro determinati limiti, infatti, 
una tale obiettivazione si rende possibile riguardo il corpo degli altri, tralasciando 
ogni rimando significativo personologico, ma la natura emerge prorompente e 
sembra voler costantemente dire che non può averci programmato per un 
benessere che corrisponde all’odierna concezione della salute. E finché la 
coscienza che la Medicina incarna, è affinata in questa direzione, si imbatte nella 
legge della conservazione del malessere e della malattia come necessità della 
natura in tutti i suoi aspetti. Torna in mente la concezione di Jung riguardo il 
corpo inteso come espressione della “materialità fisica della psiche” e penso, ad 
esempio, al caso di un paziente affetto da reumatismo articolare cronico che nel 
corso del lavoro psicoterapico si trova a fare i conti duramente tra l’arrendevolezza 
e uno stoico no, o ancora al caso di un’altra paziente affetta da sclerosi multipla, 
in conflitto tra essere da un lato, una che si aggrappa, e dall’altro, rifuggendo 
sempre dall’intenzione tremolante di quel proposito di reggersi. 

La caduta o l’affondamento, diciamo così, dello psichico nella fisicità non 
ha luogo assolutamente in un momento qualsiasi. Piuttosto pesa su di essa 
l’aporia, la mancanza di vie d’uscita e lo sgomento. Si vede arrivare qualcosa. Chi 
incontra la malattia, è non raramente impreparato, gli avvenimenti lo possono 
normalmente sorprendere; là ove per gli altri, vi è per lo meno un sospetto, che si 
fa largo di quando in quando in consigli, ammonimenti dati con buone intenzioni 

Francesca Picone



1 - 2018 63Il corpo, la mente

o irritazione, il suo autointerrogarsi cozza spesso contro un niente. Spesso sia il
paziente, sia quelli intorno a lui si sorprendono della comparsa della malattia,
stupiti del fatto che non si sia vista arrivare quella malattia ora così chiara. Quella
malattia rappresenta l’occasione dell’incontro di un Altro dentro di sé e dalle
domande: “perché proprio a me? perché alcuni si ammalano e altri no? perché
proprio in un quest’organo e non in un altro? perché alcuni guariscono e altri
no?”, può muoversi quella spinta della psiche verso lo sviluppo e la crescita, verso
un processo individuativo, anche in circostanze anormali e patologiche (Stevens,
1982). Porsi queste domande, oppure morirne, e morirne, nei vari sensi che
si possono dare alla morte, quindi anche in termini di rinascita e occasione di
trasformazione e d’incontro con il linguaggio dell’anima. Ancora una volta, salute
e malattia, in senso junghiano, si muovono avendo come sponda la trasformazione
e la maturazione, per prendere coscienza della possibilità di armonizzare le varie
dimensioni archetipiche, facendoci i conti per promuovere l’attivazione della
funzione trascendente, l’integrazione, l’armonizzazione, un “sano adattamento”,
mai più scadendo nell’archetipo della Persona, o nel Falso-Sé.

Allora non più malattia, ma benattia, nell’accezione di Francesco Oliviero 
per dare significato al dolore, alla sofferenza, e fornire senso anche attraverso 
la malattia, alla vita, la cui grande legge è la legge del cambiamento. Noi siamo 
un campo energetico emotivo, che si manifesta per mezzo di un corpo. “Natura 
naturat”.

 La natura sperimenta e riconosce sé stessa, niente è al di fuori di essa. Fa 
questo secondo quei modelli originari, gli archetipi, che Jung ci dice, “non sono 
mai venuti alla luce come un fenomeno di vita organica, ma sono entrati nel quadro 
con la vita stessa” (Jung C.G., 1934/1954); grazie ad essi, tutto è imparentato con 
tutto e mostra comuni tratti archetipici, analogie e affinità. Regna una “simpatia 
in tutte le cose” (Ziegler A.J., 1988). Si ritrova questa affinità anche nei quadri 
patologici, attraverso i simboli.

Questa affinità non viene riconosciuta immediatamente nella malattia, ma 
conduce nella sofferenza attraverso l’intero essere e si lascia quindi arricchire, 
amplificare e consente di andare avanti verso la trasformazione psichica. Perciò 
essa giunge poi a miti, filosofie e sistemi superstiziosi della medicina, attraverso 
i quali gli uomini hanno sempre tentato di comprendere ciò che succedeva 
loro. Voglio ad esempio qui solo riferirmi nell’esplorazione della relazione tra 
miti e archetipi al profondo significato simbolico del serpente, potente simbolo 
interculturale, associato alla vita, alla morte, alla rinascita, al rinnovamento e alla 
guarigione. Questi descrivono non solo modelli di destino spirituale, ma sono 
anche riferiti alla materialità e riguardano quindi anche la medicina, offrendo 
così interessanti griglie di lettura al rapporto psiche-soma. Jung ha identificato 
due forme di sofferenza: quella dotata di senso e quella insignificante. La 

La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima



 1 - 201864 Il corpo, la mente

sofferenza senza senso è ovunque, essendo parte della condizione umana, 
come ha riconosciuto il Buddha. Questa sofferenza esistenziale è il risultato del 
nostro tentativo di evitare il dolore. Nessuno di noi vuole il dolore. Lo evitiamo 
naturalmente. La forma di sofferenza dotata di senso arriva, invece, quando 
smettiamo di reprimere e prendiamo il nostro compito morale, da essere umani, 
per affrontare consapevolmente il nostro dolore. In questo processo, prendiamo 
il dolore della malattia, che è endemico per vivere e lavoriamo con esso, nella 
consapevolezza che il dolore ha uno scopo. È un avvertimento, con un messaggio 
intrinseco. Abbiamo bisogno di ascoltare le nostre voci interiori per coglierne il 
messaggio. Per fare questo, permettiamo a tutta la gamma di emozioni di fluire 
attraverso di noi, senza opporre resistenza al processo. Abbiamo deciso di provare 
l’intero spettro di sentimenti, siano essi buoni o cattivi. Abbiamo più energia, 
il nostro spirito è purificato. E soprattutto, iniziamo ad essere consapevoli del 
significato che c’è dietro al dolore che proviamo. Lo sviluppo della coscienza 
serve a liberarci della sofferenza senza senso, andando incontro al linguaggio 
dell’anima ci apriamo in una duplice direzione: quella dell’affinità della malattia 
con noi stessi, ma anche quella che i buddhisti chiamano “la bodhicitta”, o cuore 
compassionevole, nel senso letterale di poter soffrire con un altro. Non possiamo 
soffrire con qualcun altro a meno che e fino a quando non abbiamo ap-preso la 
nostra stessa sofferenza. “Il dolore ci lega ad altre persone” (Edinger E.), e ci 
apre alla possibilità di incontrare nuovi luoghi per la nostra anima. La malattia 
dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima, con il proprio destino 
spirituale.

Voglio concludere queste riflessioni tutt’altro che esaustive, citando Fiamma 
Satta, nota giornalista, affetta da sclerosi multipla nel suo romanzo “Io e Lei”, 
in cui i due personaggi femminili appaiono legati da una singolare relazione che 
somiglia ad una seduta psicoanalitica bruciante e senza filtri, e che dà slancio 
alla costruzione dell’identità, diventando per così dire, una spietata cartina 
di tornasole per la coscienza. Io, infatti, è la Sclerosi Multipla, voce narrante, 
capace di terrorizzare soltanto con il suono del proprio nome e Lei, invece, è la 
sua vittima, quella che chiama la “Miagentileospite”, amatissima e disprezzata 
in eguale misura. Ed è proprio nell’ultimo capitolo che finalmente parla Lei, 
definendo la sua malattia la “Miaombrasilenziosa”. 

Un fatto è certo, soli o accompagnati, per scoprire nuovi luoghi bisogna partire. 
Avventurarsi in mare aperto. E non è che io avessi il sacro fuoco di Ulisse o del 
Dr. Livingstone. Devo ammettere che a tagliare, sì a tagliare è il verbo giusto che si 
tagliano cordoni ombelicali o nastri inaugurali, i miei ormeggi dalla banchina è stata 
lei, la Miaombrasilenziosa, che a nessuno piace abbandonare un posto confortevole 
e sicuro, a nessuno, per iniziare un viaggio verso l’ignoto, nelle tenebre e nella 
tempesta. Lei mi ha obbligata a farlo. Ed io sono diventata uno di quei “viaggiatori 
diretti verso terre inimmaginabili, terre di cui altrimenti non avremmo idea, che non 

Francesca Picone



1 - 2018 65Il corpo, la mente

potremmo raffigurarci”, di cui scriveva Oliver Sacks riferendosi ai suoi malati. La vita 
a volte è veramente bizzarra…” (Satta F., 2017).

Bibliografia

Bobbio M., Il malato immaginato: i rischi di una medicina senza limiti, Einaudi, Torino, 2010.
Callieri B., Castellani A., De Vincentiis G., Lineamenti di una psicopatologia fenomenologica, Il Pensiero 

scientifico, Roma, 1972. 
Dummer Trevor JB., Health geography: supporting public health policy and planning, CMAJ. 2008 Apr 22; 

178(9): 1177–1180.
Giarelli G., Storie di cura. Medicina narrativa e medicina delle evidenze: l’integrazione possibile, Franco Angeli, 

Milano, 2005.
Jung C.G. (1931), Il problema fondamentale della psicologia contemporanea in Opere, vol. VIII, Bollati 

Boringhieri, Torino, 1976.
Jung C.G. (1934/1954), Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere, vol. IX Tomo I, Bollati Boringhieri, 

Torino, 1980.
Jung C.G. (1984), Analisi dei sogni. Seminario tenuto nel 1928-30, Bollati Boringhieri, Torino, 2003.
Hillman J., Le storie che curano. Freud Jung Adler, Raffaello Cortina Editore, Milano, 1983.
Malvi C., La realtà al congiuntivo. Storie di malattia narrate dai protagonisti, Franco Angeli, Milano, 2011.
Oliviero F.,“Benattia”. Significato della vita, senso della malattia e processo di autoguarigione, Nuova Ipsa Editore. 

Palermo, 2003
Pauli W., The influence of archetypal ideas on the scientific theories of Kepler. The Interpretation of nature and the 

psyche, Routledge & Kegan Paul, London,1955.
Sackett D.L., Rosenberg W.M.C., Gray J.A.M., et al. Evidence-Based Medicine: What it is and what it isn’t, BMJ 

1996; 312:71-2
Satta F., Io e Lei. Confessioni della Sclerosi Multipla, Mondadori, 2017, Milano.
Schwartz J.M., Stapp H.P., Beauregar M., Quantum physics in neuroscience and psychology: a neurophysical 

model of mind–brain interaction, Philos Trans R Soc Lond B Biol Sci. 2005 Jun 29; 360 (1458): 1309–1327. 
Stevens A., Archetype: A Natural History of the Self, Brunner-Routledge & Kegan Paul, London, 1982.
Ziegler AJ. Morbismus. La Medicina archetipica. Edizioni Riza, Milano, 1988.

Sitografia:
https://www.focus.it/scienza/salute/medicina-di-precisione
http://forward.recentiprogressi.it/numero-1/cose-la-medicina-di-precisione/
Edinger E., http://jungiancenter.org/wp/the-gift-of-suffering/
Franklin E.F., https://acutonics.com/news/the-role-of-archetypes-myths-in-medicine/

La malattia dentro di me come incontro con il linguaggio dell’anima





1 - 2018 67Il corpo, la mente

INCARNAZIONI DIFFICILI. 
RIFLESSIVITÀ ATTRAVERSO IL CORPO: ESPERIENZE 
DI ACQUISIZIONE IN ANALISI

Carlo Melodia

Parole chiave: Dissociazione psicocorporea, integrazione psichica, ipocondria, disturbi alimentari, inibizione 
emotiva

Riassunto
In questo articolo ho inteso condividere alcune riflessioni, nate dalla mia esperienza clinica e di formatore, in 
alcuni ambiti meno esplorati dalla psicoanalisi, junghiana e non, riguardanti il rapporto tra la mente e il corpo. 
Ho pensato di concentrare il discorso intorno al rapporto mente-corpo sulla dimensione delle mentalizzazione 
e riflessività, come capacità di leggere attraverso il proprio corpo la realtà delle proprie emozioni e di come 
essa possa essere recuperata o attivata attraverso la relazione psicoterapica. Ho supportato la mia riflessione 
mediante brevi, dati i limiti editoriali, vignette cliniche su obesità, depressione ipocondriaca, attacchi di panico 
e inibizione depressiva. 

Abstract 
In this article I have tried to share some reflections arising from my clinical and trainer experience concerning 
some less explored areas of Junghians and others psychoanalysis, and which focus on the relationship between 
mind and body. Inside this relationship, I concentrate my attention especially on the dimension of mentalization 
and reflexivity as the capability to understand through the body the existence and the reality of one’s emotions 
and how they can be recovered or activated through the psychotherapeutic relationship. I supported my consi-
derations with short, due to publishing limitation, clinical vignettes on obesity, hypochondriac depression, panic 
attack and depressive inhibition. 

Resumé
Dans cet article, j’ ai décidé de partager quelques unes de mes réflexions, découlant à la fois de mon expérience 
de clinicien et de formateur, dans certains domaines encore peu explorés, non seulement par la psychoanalyse 
junghienne, sur le rapport entre l’esprit et le corps. J’ ai donc concentré mon exposé sur le rapport esprit-corps, 
sur le processus de mentalisation et de réflexivité, entendu comme capacité de lire à travers son propre corps la 
réalité des propres émotions. Et comment elle peut être récupérée ou “active” dans le rapport psychothérapi-
que. J’ai tenu à illustrer mon exposé en utilisant de brèves vignettes cliniques-étant donné les limites éditoriales- 
sur l’obésité, la dépresssion hypocondriaque, l’accès de panique et l’inhibition dépréssive. 

Suggerisco di non tornare indietro alla scissione cartesiana mente-corpo. Ogni per-
sona è un insieme complesso: mente e corpo un’unità. La ricerca neuroscientifica 
ci promette un aumento della comprensione degli effetti e dell’influenza del corpo 
sull’interiorità e sulla soggettività. Il rispetto, però, per l’unità dell’essere significa 
che nel nostro sforzo di studio e osservazione non possiamo saltare da un’impalcatura 
teorica ad un’altra puramente sulla base di ciò che ci è personalmente congeniale o 
ci da conforto. Non possiamo usare il corpo come se fosse la carta “esci gratis di pri-
gione” ogniqualvolta ci sentiamo frustrati dai risultati del nostro studio psicologico.

 Warren Polland 1

1   Polland W.S. Intimacy and separateness in psychoanalysis (trad. C. Melodia) Routledge, p.111, 2018.



 1 - 201868 Il corpo, la mente

Introduzione 

Le mie riflessioni sull’espressione di contenuti psichici attraverso sintomi cor-
porei risalgono ai primi anni della mia esperienza nella Clinica Psichiatrica di 

Padova, quando fui coinvolto nel Servizio di Psicologia Medica, nell’ambito del 
quale svolgevo funzioni di consulente psichiatrico per i pazienti ricoverati in di-
versi reparti medici e chirurgici del nosocomio patavino. Diversamente da quanto 
si potrebbe comunemente pensare, il nostro servizio non si occupava soltanto di 
pazienti con evidenti concomitanti sintomi psichici: spesso venivamo chiamati 
anche per tutti quei quadri sintomatologici che non potevano essere ricondotti 
ad una rigorosa nosografia organica e che inducevano nei colleghi “somatologi” 
il dubbio, talvolta la curiosità, di cogliere, attraverso il nostro intervento, gli ele-
menti di natura psichica che potevano essere alla base di un disagio solo apparen-
temente corporeo. In alcuni casi si trattava di sindromi già attribuite ufficialmente 
al disagio di natura psichica: i disturbi alimentari e le malattie psicosomatiche, 
per esempio, trovavano oramai solo pochi clinici irriducibilmente convinti di una 
loro natura esclusivamente organica. Altri quadri, forse a causa della loro diffi-
cile curabilità, erano avvolti nel mistero, sia per imprecisione delle definizioni 
semeiologiche, sia per il dubbio generale sulla loro reale esistenza e incidenza: i 
cosiddetti disturbi somatoformi, i dolori psicogeni e gli “equivalenti depressivi” 
sembravano più il risultato di uno scaricabarile tra aree cliniche. 

Quando, conclusa la mia esperienza nella psichiatria pubblica e la mia forma-
zione analitica all’Istituto Jung di Zurigo poi, mi ritrovai per anni ad occuparmi 
di psicoterapia di gruppo all’interno di un’associazione veneta di pazienti con 
disturbi alimentari e di psicoterapia analitica con pazienti prevalentemente inviati 
da colleghi che mi conoscevano dai tempi dell’attività di consulenza, mi resi conto 
di avere in cura soprattutto pazienti con quadri psichici a prevalente espressione 
corporea: obesità e attacchi di panico. Perciò proposi come docente all’Istituto 
Jung di Zurigo due serie di seminari sulla dimensione psichica e simbolica della 
sofferenza che si manifesta attraverso il corpo. Entrambi prevedevano un primo 
contatto esperienziale con tali aree del disagio psichico, attraverso due differenti 
modalità immaginative. Per quanto riguarda i disturbi alimentari, avendo impa-
rato molto durante la mia esperienza all’interno dell’associazione di gruppi di 
auto-mutuo-aiuto per pazienti con disturbi alimentari (GR.A.C.O.) proponevo 
un “pasto simbolico”: una condivisione cioè di cibo reale che ogni partecipan-
te doveva offrire al gruppo, insieme alle proprie associazioni psicologiche con 
esso. Per ognuno esso veniva identificato attraverso un’esperienza immaginativa 
di gruppo, sotto la mia guida, che rimettesse ciascun allievo in contatto con la 
propria personale esperienza profonda del cibo. Diversamente, allo scopo di far 
entrare in contatto i partecipanti, con l’area esperienziale del panico, guidavo il 

Carlo Melodia



1 - 2018 69Il corpo, la mente

Incarnazioni difficili

gruppo in un’immaginazione finalizzata a produrre un disorientamento ambien-
tale almeno parziale e una sensazione di perdita dei limiti corporei. 

Questo aspetto dei seminari per gli studenti in training analitico aveva quindi 
la funzione strategica di favorire un vissuto di vulnerabilità della propria unità 
psico-corporea dato che, contrariamente a quanto le difese identitarie e narcisi-
stiche di noi psicoanalisti vorrebbero farci credere, molto del nostro equilibrio in 
quest’area è puramente teorico e non fondato su un’esperienza autentica. Met-
tere quindi in crisi i futuri psicoterapeuti junghiani rispetto alle certezze sul loro 
livello di integrazione mi è sembrato una buona pratica, almeno per stimolare, 
attraverso quella che è poco più che una provocazione, una iniziale riflessione. 
È una sfida che io stesso da studente avevo colto dopo un seminario zurighese 
sul movimento autentico che mi spinse poi ad approfondire il tema, non solo 
attraverso l’analisi personale, ma anche seguendo per dieci anni lezioni di danza 
per “imparare” a percepire meglio il mio corpo, i movimenti e le posture, fino 
a svilupparne una più consapevole percezione anche negli altri, con lo scopo di 
ottenere anche una conferma cosciente dei miei vissuti empatici. 

L’incarnazione 

Utilizzo questo termine, tratto dalla teologia cristiana che vede in Gesù la 
realizzazione da parte di Dio dell’esperienza diretta della vita umana, per una 
voluta continuazione virtuale di quanto Jung2 ha scritto rispetto all’evoluzione 
dello Spirito Divino. Penso infatti che nei nostri pazienti sia sempre più frequente 
un grado più o meno elevato di dissociazione somato-psichica, in relazione alla 
progressiva esacerbazione del livello di virtualità con cui la nostra cultura prende 
in considerazione la nostra dimensione materiale: il corpo. Anche il movimento 
autentico, a partire da Joan Chodorow3, parla nello stesso senso di enbodiment. 
Intendo dire che sembra esserci una sempre maggiore identificazione con quelle 
funzioni psichiche che semplicisticamente definiamo razionali e che più corretta-
mente dovremmo ricollegare con l’iperadattamento alla realtà e all’opportunismo 
aprogettuale. In una prospettiva quindi di coscienza molto parziale, strumentale e 
temporanea, non c’è molto frequentemente spazio per una consapevolezza di sé e 
delle proprie funzioni. Così il riconoscimento del mondo affettivo spesso si limita 
all’esperienza estemporanea delle emozioni di breve durata e di maggiore inten-
sità, di cui il corpo manifesta i fenomeni più grossolani e superficiali: la narcosi, 
la noia, l’eccitazione, lo shock. In questo modo non si può neanche realizzare 
una vera empatia e quindi la riflessività4 e la mentalizzazione come “la capacità 

2   Jung C.G., Risposta a Giobbe, Opere Vol. XI, Sez. prima, 195, Boringhieri, Torino.
3   Chodorow J. Comunicazione verbale durante il seminario di Authentic Movement al  XVI.Congresso Inter-
nazionale tenuto dalla I.A.A.P. a Barcellona, 2004.   
4   Fonagy P., Attaccamento e funzione riflessiiva, Raffaello Cortina Editore, pp.101-133, 2001.



 1 - 201870 Il corpo, la mente

di vedere se stessi dall’esterno e gli altri dall’interno”5 sembra essere una utopia 
irrealizzabile: se non riusciamo ad attribuire ai “movimenti” spontanei del nostro 
corpo un significato psicologico, come potremmo riconoscere i segnali corporei 
che negli altri, con cui ci relazioniamo, indicano stati d’animo, sentimenti e rea-
zioni emotive alle nostre azioni? In questa prospettiva non possiamo più capire se 
il ritiro che molti individui delle nuove generazioni mostrano nel mondo virtuale 
della telematica sia all’origine di questo decadimento delle capacità d’interazione, 
o se quest’ultimo ha prodotto la ricerca di sostituti degli interlocutori umani nelle
macchine, capaci almeno di una maggiore affidabilità attraverso le rassicuranti
e controllabili routine elaborative, fondate su algoritmi. Compensatoriamente il
vecchio saggio viene sempre meno identificato con la guida spirituale in senso
metafisico e sempre più con il maestro di discipline che centrano la loro cono-
scenza sul corpo: yoga, chi gun e tai chi chuan. In questo modo, sembra sempre
più lontano dai bisogni reali dell’uomo occidentale di oggi lo psicoanalista che
fonda il proprio intervento su modelli ideologici che non integrano un profondo
sapere sulla natura del nostro essere unitario: insieme alle pericolose ideologie to-
talitarie, con il XX secolo secondo me si è esaurita anche la funzione più astratta
e filosofica della conoscenza delle cause più o meno profonde del disagio umano.
Possiamo dire che, a livello di psicologia collettiva degli psicoterapeuti, mutuan-
do da Jung, dopo le fasi più centrate sull’analisi, la definizione e la distinzione,
adesso forse prevalga la spinta alla sintesi, alla comprensione e all’integrazione.

Individuazione e Sé corporeo 

In un testo meno famoso di Neumann6 già veniva sottolineato quanto, nella 
fase dello sviluppo più precoce, il bambino proietta sulla madre il proprio sé, 
durante la fase di simbiosi uroborica. Quindi l’individuazione nasce come un 
processo evolutivo che si struttura a partire da un’unità psicocorporea comples-
sa, costituita con la madre stessa all’interno della diade ed al di fuori degli stretti 
confini corporei dell’individuo. Più recentemente Ogden7 ha ampliato le fasi in-
trodotte dalla sua caposcuola, schizo-paranoide e depressiva, con una da lui pro-
posta, che le precede nel corso dello sviluppo: quella contiguo-autistica. Propone 
però di considerarle tutte più come stati o posizioni, che come vere e proprie 
fasi, sottolineando che si tratta di modalità di percezione dei rapporti sia con il 
mondo interno che con quello esterno, che si alternano e che transitoriamente 
possono dominare il funzionamento psichico. Nello stato contiguo-autistico il 
corpo stesso e gli elementi che lo delimitano, sia facendone parte concretamente 

5   Holmes J., La teoria dell’attaccamento, Raffaello Cortina Editore, p. 121, 2017. 
6   Neumann E., Thechild, Routledge, pp. 26-57, 2018.  
7   Ogden T.H., Il limite primigenio dell’esperienza, Astrolabio, pp.52-76, 1992. 

Carlo Melodia



1 - 2018 71Il corpo, la mente

sia coprendolo dall’esterno, diventano un rifugio in cui la mente dell’individuo 
può isolarsi e raccogliersi per periodi di tempo necessari a ritrovare un assetto 
emotivo sostenibile. Cito questi due autori perché attraverso questi due contribu-
ti posso meglio sottolineare che il corpo è in antitesi alla psiche solo in una visione 
egocentrica del mondo interiore e molto ideale/irrealistica. Il corpo è piuttosto 
il medium potenziale delle migliori comunicazioni affettive, che strutturano un 
senso di coesione interna tanto più grande quanto l’esperienza simbiotica è armo-
nica, ritmica e sincronica. Potremmo dire anche che negli stati contiguo-autistici, 
anche l’individuo “più sano”, può ritrovare una buona simbiosi tra le diverse 
parti di sé reintegrandole attraverso l’esperienza rassicurante del corpo, tanto più 
quando l’ambiente che lo circonda lo sottopone ad esperienze emotive, e quindi 
corporee, estremamente difficili e sgradevoli. In questa prospettiva la psicotera-
pia diventa il mediatore di un processo di ritrovamento del senso di unità tra le 
diverse parti del sé, esclusivamente psichiche, o anche corporee, sia quando è 
presente una dissociazione somatopsichica, sia in presenza di complessi con un 
discreto grado di integrazione. In alcuni casi può addirittura costituire la prima 
vera esperienza in cui viene sperimentata, sia pure in modo simbolico, una sorta 
di simbiosi riparativa, purché la dimensione corporea trovi un autentico e signi-
ficativo spazio di accoglienza e mentalizzazione nell’analista. Si tratta di lasciare 
che il mondo affettivo del paziente si apra un varco in quello del terapeuta, che 
si sviluppi perfino una coincidentia di memorie implicite, come ho raccontato 
altrove a proposito di una paziente bulimica e del mio contatto più che empatico 
con lei: “Comprendere, con tutto il dolore che si rese cosciente in questo modo,...
mentre la sua psiche si rifugiava in un mondo estraneo, era diventato possibile 
perché mi si era aperto sincronisticamente un accesso a quel mondo”.8

Una corazza di carne 

Come consulente psicologico dell’associazione di gruppi per i disturbi ali-
mentari, ho visto diversi pazienti con anoressia (non clinicamente conclamata), 
bulimia e obesità di origine psicogena. Ho avuto in quattordici anni più di mille 
colloqui con gli iscritti: tra essi c’era una significativa prevalenza di persone con 
il secondo tipo di disturbo e soprattutto con il terzo. Ho seguito in psicoterapia 
un numero considerevole di persone sofferenti di bulimia e qualche paziente con 
obesità. Queste ultime sono quelle che più hanno dimostrato nel corso del lavo-
ro analitico un cambiamento del rapporto tra psiche e corpo, con un maggiore 
bisogno di integrazione e consapevolezza della propria corporeità. Diversamente 
da quanto molti dietologi e comportamentisti hanno più volte scritto o sostenuto, 

8   Melodia C., Un approdo per ogni naufrago: dinamiche sincroniche di inizio analisi in Sincronicità e coincidenze 
significative (a cura di C. Widmann), Edizioni Scientifiche Ma.Gi., p. 236, 2016. 

Incarnazioni difficili



 1 - 201872 Il corpo, la mente

la mia esperienza con pazienti obesi ha spesso portato all’emersione dello stesso 
dato: i cambiamenti nello stile di vita, sia nell’attività fisica che nell’alimentazione, 
venivano interrotti non per mancanza di volontà, come spesso viene “rinfacciato” 
loro soprattutto dai dietisti, o per pigrizia, ma a causa di ragioni psicologiche 
nascoste “sotto strati di grasso”. Si trova infatti molto spesso, appena sotto la su-
perficie di dichiarazioni di voler cambiare vita, abitudini e dimensioni corporee, 
una inconsapevole angoscia di ammalarsi o di essere aggrediti e distrutti. Queste 
paure sono gradualmente amplificate dall’eventuale perdita di peso e possono 
corrispondere a vere e proprie dispercezioni dell’immagine corporea: con pochi 
etti di meno il paziente può arrivare in seduta chiedendoci se non lo troviamo 
sciupato e riportandoci sintomi di derealizzazione o vertigini. Nel proseguire l’e-
sperienza analitica gli stessi pazienti mostrano evidenti segni di dissociazione con 
complessi totalmente autonomi. In particolare si presentano come una coppia 
ricorrente: un bambino, dello stesso sesso dell’Io, impaziente, avido, incontinente 
e depresso ed un adulto, con la funzione di guardiano, di protettore persecutore 
(come descritto da Kalsched9 e Van der Kolk10), dalle apparenze mascoline, in 
entrambi i generi, quando viene visualizzato nei sogni o nell’immaginazione, in-
transigente e sempre preoccupato. 

La prima volta che mi imbattei in questa coppia complessuale, lavoravo in un 
gruppo di auto-muto-aiuto della GR.A.C.O. e ascoltavo l’intervento di una delle 
iscritte più grasse e arrabbiate dell’associazione che raccontava con la solita mo-
dalità comica mistificante, sfumata di sarcasmo, che il suo peso era drasticamente 
aumentato con la prima gravidanza e che, nonostante avesse fatto di tutto per 
mantenerlo, circa un quintale e mezzo, il marito aveva continuato a cercarla ses-
sualmente. Alla fine del gruppo, di cui in quel periodo ero definito osservatore, e 
che veniva condotto di volta in volta da una socia, commentai con partecipazione: 
“... penso che sia difficile trovare le energie per trasformare una storia tanto triste 
riuscendo a provare il distacco per riderne e condendo il tutto con la rabbia per non 
aver trovato una diversa via di uscita”. 

La signora qualche tempo dopo mi disse che le avevo dato subito dolore con 
quel mio discorso, e poi si era sentita compresa e sollevata e mi chiese di parlarne 
da soli. Dalle prime sedute di psicoterapia emerse che i suoi problemi ovviamente 
non erano prevalentemente sessuali: lei non riusciva a vedere il proprio corpo, gli 
specchi erano stati addirittura aboliti dalla sua casa e lei dichiarava di avere veri 
e propri comportamenti di evitamento, sfuggendo perfino alle vetrine dei negozi 
in cui la sua immagine corporea potesse riflettersi. In realtà non ne aveva neppure 
una percezione, era come se i segnali corporei arrivassero a parti del sistema ner-
voso assolutamente sconnesse dalla coscienza. Parte del nostro lavoro fu quindi 

9   Kalsched D., Il mondo interiore del trauma, Moretti&Vitali, pp.46-48, 2001.
10 Van der Kolk B., Il corpo accusa il colpo, Raffaello Cortina Editore, 2016.

Carlo Melodia



1 - 2018 73Il corpo, la mente

dedicato ad una sorta di iniziazione alla propriocezione o di insediamento della 
coscienza nel corpo: in seduta le facevo fare delle esperienze di ricerca di visualiz-
zazione di parti elementari (alluce sinistro, faccia posteriore del ginocchio destro 
etc.) che poi lei avrebbe dovuto ripetere nel proprio letto tutte le sere per cercare 
di ritrovare le diverse percezioni. In questo modo dopo alcuni mesi di lavoro di 
ripresa di contatto con le diverse e più sperdute parti di sé, nelle sedute di psi-
coterapia emersero una serie di esperienze che aveva vissuto fin dall’infanzia: il 
padre era alcolista e spesso picchiava la madre, ma non lesinava maltrattamenti 
e abusi vari a lei e alla sorella. La madre, esausta per i maltrattamenti di coppia, 
viveva una condizione di disagio economico e psicologico così intenso che dare 
cibo ai figli era una sorta di compulsione sostitutiva di ogni comunicazione affet-
tiva. Il marito, quando l’aveva conosciuto, le era sembrato un miraggio con la sua 
gentilezza e la sua capacità di corteggiamento. Le sue attenzioni sessuali le erano 
sembrate per i primi tempi addirittura piacevoli, le percepiva come coccole, ma 
dopo il matrimonio il desiderio di farle fare un figlio era diventato opprimente e 
le sue insistenze perfino brutali. Era già leggermente obesa prima del matrimo-
nio, ma dopo la gravidanza aveva raggiunto e superato il peso attuale. Mangiare 
era diventato un modo, per riprendere Ogden, con cui ricreava un rassicurante 
guscio contiguo-autistico, derivato anche da una sorta di narcosi che seguiva alle 
“abbuffate”, e che creava intorno a lei un caldo alone di grasso. Con vari tratta-
menti, negli anni successivi, aveva perso e ripreso circa trenta chili, eliminati poi 
drasticamente con la chirurgia. 

I problemi che le erano venuti da quell’ultima scelta l’avevano indotta a cerca-
re un aiuto più gentile: le era sembrato, cioè, di essersi occupata di se stessa con 
la brutalità del padre, oramai morto da anni. Per brevità, dati i limiti di questo 
articolo, diremo che il suo grasso sembrava essere la parte protettiva e somatiz-
zata del “complesso del guardiano”, che mostrava una parte scissa e persecutoria 
che le aveva imposto diete severe e infine il bisturi. Passando da questo primo 
caso ad uno degli ultimi, durante la supervisione con un allievo di pochi giorni fa, 
abbiamo rivalutato la situazione complessiva di una terapia da lui iniziata quasi 
tre anni fa con un paziente maschio ultratrentenne. Ingegnere, single, si era pre-
sentato da lui per un problema dichiaratamente depressivo, con apatia, disturbi 
del sonno, aneidonia con mancanza di piacere in qualsiasi attività salvo qualche 
“immersione” nella natura, resa sempre più difficile dall’obesità ingravescente 
che raggiungeva oramai i centotrenta chili per poco più di un metro e settanta di 
altezza. Sentimenti di vergogna misti a vissuti di paranoia avevano cancellato ogni 
desiderio di ritrovare un lavoro e la sua vita scorreva in un ritiro nella propria 
stanza e nel proprio corpo rimpinzato e in espansione. Il giovane collega l’ha se-
guito con tenace tenerezza, cogliendo i bisogni più reali, dietro la corazza spesso 
astiosa e disperata del paziente. Un sapiente lavoro di sostegno ad esprimere la 

Incarnazioni difficili



 1 - 201874 Il corpo, la mente

propria rabbia e le altre emozioni più autentiche, il supporto e la rivalutazione 
nelle attività piacevoli e creative hanno gradualmente permesso al paziente di ri-
scoprire un proprio valore intrinseco, facendolo emergere lentamente dal proprio 
rifugio somatizzato. Negli ultimi sei mesi, grazie alla riscoperta della relazione 
soddisfacente con uno zio e le lunghe passeggiate nella natura con lui, ha perso 
trenta chili, senza neppure un consapevole impegno dietetico, che con molta pro-
babilità si è attivato sotto la forma di una maggiore consapevolezza del senso di 
fame e sazietà che l’attività fisica porta come vantaggio implicito nell’incremento 
dell’attività neurale in generale ed endorfinica nello specifico. Con una parte del 
grasso in eccesso sembra essersi dissipata una porzione considerevole del senso 
di persecutorietà e della conseguente scontrosità del paziente, che da due mesi ha 
potuto così trovare un lavoro part-time. Nella elaborazione di supervisione abbia-
mo sottolineato la correlazione tra guscio protettivo e oppressivo, costituito dal 
grasso corporeo, e quello paranoide, più limitante in senso relazionale: il primo 
sembra essere il corrispettivo somatizzato del secondo e, nel contesto favorevole 
della psicoterapia e, attraverso essa, con il miglioramento del quadro emotivo e 
della capacità di relazione, sembra ridursi sempre più la loro funzione di corazza 
protettiva del sé sofferente. Potremmo aggiungere che la psicoterapia può con 
questi pazienti diventare lo strumento di scoperta della connessione tra il corpo, 
con le sue specifiche parti e relative rappresentazioni, e i vissuti emotivi che in 
quelle parti trovano risonanza. È un lavoro che diviene rispecchiamento solo nel 
momento in cui c’è già una rappresentazione o quando nell’ambito psicoterapico 
si è lavorato a sufficienza in questa direzione, come con la paziente del primo 
esempio, e l’incarnazione è almeno iniziata. Diversamente il rispecchiamento, e le 
riflessioni che ne derivano, sul significato emotivo e psicologico dei vissuti corpo-
rei, non può ancora aver luogo. 

Il corpo minaccioso 

Partendo nuovamente dalla mia esperienza, mi sembra interessante proporre 
alcuni esempi e riflessioni di un’altra area della difficile relazione da psiche e cor-
po: quella dello spettro ipocondriaco. Non mi soffermo sulle vicende più arcaiche 
della psichiatria e sulle diverse fantasie nosografiche che hanno accompagnato il 
termine. Sappiamo che in molti quadri depressivi il senso di inadeguatezza che li 
accompagna può essere proiettivamente focalizzato sulla dimensione corporea in 
generale o, molto spesso, su un organo o un apparato specifici, magari già in parte 
sofferenti, oppure solo immaginativamente identificati come sofferenti. 

Penso ad una paziente, poco più che settantenne, rimasta sola dopo la morte 
di tutti i parenti e dopo essersi separata dal marito più anziano che l’ha allontana-
ta dalla comunità in cui aveva vissuto negli ultimi anni. Questa difficile decisione 

Carlo Melodia



1 - 2018 75Il corpo, la mente

era stata presa nel corso della terapia, in seguito alla scoperta che il coniuge le ave-
va nascosto di aver continuato dopo le nozze, avvenute una ventina di anni prima, 
una relazione segreta e trasgressiva. La scoperta era avvenuta recentemente grazie 
alla comparsa nel marito di sintomi di demenza che ne avevano allentato le capa-
cità di autocontrollo e manipolazione. La comunità religiosa cui appartenevano, 
molto dogmatica, rigida e maschilista aveva però interpretato e condannato la se-
parazione come un atto di abbandono di un sofferente da parte della coniuge che 
avrebbe dovuto accettare e sopportare in silenzio. In realtà durante le pratiche di 
separazione era emerso che il coniuge aveva ceduto molti dei propri abbondanti 
beni non solo all’amante, ma anche a dei nipoti figli di una sorella, chiedendo 
poi alla moglie di pagare in vece sua delle spese per cui diceva di non avere più 
mezzi. La rabbia e il senso di impotenza derivati dalla scoperta avevano prostra-
to gravemente la paziente, che si era presentata in terapia con profondi sintomi 
depressivi, lasciando poi emergere in breve tempo la realtà della sua personale 
tragedia: la scoperta di aver vissuto per due decenni in un mondo di inganni e mi-
stificazioni. La separazione era perciò sembrata anche al terapeuta una scelta che 
avrebbe potuto ridurre il senso di impotenza e far riprendere una vita dignitosa 
e centrata sulla cura di sé della paziente. L’abiura da parte della comunità aveva 
però esacerbato l’aspetto ipotimico della paziente, scatenando fantasie ipocon-
driache che hanno richiesto un doppio lavoro: l’elaborazione diretta del dolore 
per l’abbandono oramai totale ha dovuto essere accompagnato da una serie di 
accertamenti che escludessero il significato infausto di alcuni sintomi corporei. 
Non elencherò, per ragioni di spazio, tutte le aree somatiche in cui il dolore si era 
espresso, scatenando nella paziente fantasie di malattia e morte imminente, ma 
chiarisco che tale angoscia organismica ha permesso di riscoprire un profondo 
trauma evolutivo. Un grave disturbo narcisistico del padre della paziente ne ave-
va disturbato la crescita psico-emotiva e sociale creando un ambiente familiare 
folle. L’internalizzazione di sé come oggetto-sé scadente del padre, come direbbe 
la McWilliams11: “nella convinzione di meritare quel rifiuto, di averlo provocato 
con le proprie mancanze” si era poi gradualmente focalizzata nel corpo, dato che 
le brillanti funzioni psichiche e cognitive le avevano permesso di completare con 
successo studi impegnativi e di sviluppare competenze culturali e professionali 
tali da riuscire a rendersi indipendente e di trasferirsi all’estero, in Italia, lontano 
dalla famiglia. 

Ho cercato di condividere sinteticamente in questo caso gli aspetti basilari che 
possono dar luogo allo sviluppo di un tema ipocondriaco che può dominare le 
funzioni di pensiero fino ad assumere i caratteri di pervasività del delirio. Sono 
però molto più frequenti i fenomeni psicopatologici, meno gravi e profondi, che 
generano un disturbo da attacchi di panico, che nell’ultimo trentennio sono di-

11   McWilliams N., La diagnosi psicoanalitica, Astrolabio, p. 279, 2011.

Incarnazioni difficili



 1 - 201876 Il corpo, la mente

ventati considerevolmente più frequenti che nei decenni precedenti. Credo che 
la richiesta di psicoterapia da parte di pazienti che soffrano di questa sindrome 
dipenda molto da movimenti culturali tra i medici, legati a fenomeni transitori 
che potremmo definire “mode”, per cui in alcuni periodi la maggior parte di loro 
rimbalza dai Pronto Soccorso ospedalieri agli studi dei medici di base che ne tam-
ponano la sofferenza con ricette psicofarmaco-terapiche che danno al paziente 
uno strumento in più di autocontrollo che sembra risolvere momentaneamente 
il problema. Se guardiamo in generale alla personalità di coloro che sviluppano 
questa sintomatologia, non troviamo delle caratteristiche strutturali importanti. 
Il dato più caratteristico è una forte estroversione pre-morbosa con una tendenza 
all’iperattività, alla svalutazione dei propri limiti fisici con un sovrainvestimento 
dei compiti personali e professionali da realizzare. Nel lavoro psicoterapico con 
quella minoranza di pazienti che periodicamente, come un flusso migratorio, si 
trasferisce nei nostri studi, spesso scopriamo che i fenomeni di disagio psichi-
co sono stati originati dall’insorgenza di un segnale fisico banale, di stanchezza 
o rabbia, esploso poi in una crisi da attacco di panico perché comparsa in un
soggetto con assoluta inconsapevolezza della propria corporeità e delle caratteri-
stiche fisiche con cui i vissuti umani più comuni si presentano. La personalità co-
sciente mostra un iperadattamento alle richieste ambientali con lo sviluppo di un
complesso della persona che raramente raggiunge i livelli di dissociazione di un
falso sé, ma che riduce le capacità di mentalizzazione dei propri, e ancor più degli
altrui, vissuti emotivi. L’improvvisa irruzione di un’inaspettata, anche se comune,
reazione del proprio corpo, attiva nell’Io un’angoscia di morte spropositata dato
che manca una riflessività sufficiente a riconoscerne il significato psicologico ma-
nifestato attraverso la propria parte corporea.

Il corpo come fardello 

Mi è impossibile esporre una credibile panoramica delle principali organizza-
zioni psichiche in cui la corporeità è vissuta dall’Io in modo inconsapevole, senza 
parlare del tema più generale relativo a chi vive la propria dimensione corporea 
come una zavorra. Si tratta di quelle molte persone, più frequentemente di genere 
maschile, che fin da bambini sono cresciuti con un più o meno grave analfabeti-
smo corporeo. Si tratta di individui con un tipo di relazione primaria incorporea, 
cioè fondata su temi di natura astratta, il cui oggetto primario ha regolato per 
esempio i ritmi fisiologici su modelli astratti e teorici invece che sull’ascolto dei 
bisogni reali del lattante. 

La paziente di cui voglio qui accennare sinteticamente al caso clinico è giunta 
alla mia osservazione tre anni fa, ormai ultra-trentenne. Me l’aveva mandata il suo 
medico di base preoccupata per la sua stravaganza e l’aspetto trasognato. La mia 

Carlo Melodia



1 - 2018 77Il corpo, la mente

impressione, dopo il primo incontro, per la corporeità appesantita e poco mobile, 
per il giaccone informe che la ricopriva gonfiandola e per l’eloquio ricercato, ma 
estenuantemente assorto, fu di aver avuto un colloquio con un computer molto 
avanzato, ma contenuto in un fagotto. Data la stravaganza dell’immagine, e quan-
to mi aveva anticipato il medico di base, temetti che ci fosse un’importante area 
psicotica. Il quadro personologico invece non ha mai fortunatamente mostrato 
nulla del genere a livello personale, mentre l’irrealtà e la stravaganza sono emerse 
sempre più chiaramente a carico della “famiglia”. Il suo nucleo era composto 
dalla “mamma e da un fratello maggiore con grave handicap”, che si rivelarono 
poi essere la nonna materna e uno zio. 

Nelle sedute a seguire mi apparve sempre più chiaro che la madre naturale 
l’aveva abbandonata quasi subito dopo la nascita alle cure dei propri genitori, per 
poi allontanarsi definitivamente, per andare a convivere con il proprio compagno, 
quando la ragazza aveva sedici anni. Lei aveva preso la nonna come modello, 
tanto che ne aveva cominciato a condividere le passioni per la storia e per l’arte 
e a curare lo zio e, in seguito, anche gli altri ragazzi con grossi handicap seguiti 
dalla cooperativa in cui lo zio veniva assistito durante la prima parte della gior-
nata. Solo qualche mese prima di chiedermi aiuto, aveva deciso autonomamente 
di lasciare quest’ultima occupazione perché sentiva “che mi toglieva l’aria: mi 
sembrava di non essere viva”. Questo dato mi sembrò indicare che la giovane 
donna aveva nel suo mondo interno delle potenzialità individuative che l’incon-
scio patto scellerato tra madre e nonna finora le aveva negato, relegandola alla 
funzione di “ape operaia” o di bastone della vecchiaia di zio e nonna. Quando 
le chiesi delle sue relazioni mi raccontò di alcune amiche, tra esse molte anziane 
socie della solita cooperativa, e un paio di coetanee, peraltro poco frequentate 
all’epoca. Quando le chiesi di eventuali ragazzi diventò paonazza e, trattenendo 
a stento le lacrime, mi disse, rassegnata, che non poteva. Dopo le mie sollecita-
zioni a chiarire, emerse che soffriva di un’enuresi cronica notturna: nessuna delle 
figure parentali si era mai occupata di aiutarla, o di chiedere l’aiuto medico, per 
farle acquisire il controllo degli sfinteri. C’era qualcosa di psicotico che induceva 
i suoi care giver a considerarla un’irrecuperabile e questo qualcosa era certamente 
connesso con l’handicap dello zio e con l’assenza di un padre. La cosa divenne 
certa quando, integrata l’analisi con una serie di metodiche comportamentali per 
ridurre l’enuresi senza ricorrere ai farmaci, che avrebbero esacerbato la sua iden-
tificazione con il complesso proiettato su di lei da alcuni familiari, emerse la sua 
comprensibile bramosia di sapere chi fosse il padre. Il categorico rifiuto da parte 
della madre a rispondere a questa fondamentale domanda, ha posto la coppia 
analitica di fronte alla necessità di confrontarsi con le fantasie che dall’inconscio 
potevano emergere a riguardo. Esclusa quella dello stupro, perché la madre sem-
brava vergognarsi troppo della verità, rimanevano quelle dell’amante socialmente 

Incarnazioni difficili



 1 - 201878 Il corpo, la mente

inaccettabile, per esempio il parroco, o dell’incesto con uno dei due zii, fratelli 
della madre, sani, dato che il terzo aveva la psicologia e la fisiologia di un bam-
bino piccolo. A tutt’oggi la madre non ha ancora trovato il tempo per superare i 
suoi divieti alla verità. Invece la paziente è gradualmente uscita dal suo fagotto/
incubatrice: in questi anni di analisi ha selezionato amicizie coetanee, è dimagri-
ta riacquisendo un corpo sempre più femminile, che ha imparato a coprire con 
vestiti più adeguati, tanto che circa sei mesi fa i miei occhi, finora impegnati solo 
a immaginare tutto questo, si sono felicemente sorpresi nel vederla con i piedi fa-
sciati da scarpe col tacco e con un passo capace di attrarre uno sguardo maschile. 
È germogliata come un bocciolo e un suo coetaneo, riemergendo da un recente 
passato universitario, ha annusato e cercato: un corteggiamento tanto inaspettato 
quanto da me approvato sta oramai riportando la paziente in pari con le coetanee. 
L’enuresi, che la psicoterapia aveva già ridotto alla sporadicità, non la preoccupa 
più nel futuro con il suo fidanzato e prima o poi, vincendo uno dei concorsi, ade-
guati per mansioni e livello culturale della paziente, già affrontati nei mesi scorsi, 
troverà la appropriata autonomia economica. 

Conclusioni 

Abbiamo cercato di condividere alcuni temi che caratterizzano le problema-
tiche nella ricerca di sintesi e integrazione tra mente e corpo, a cavallo tra temi 
squisitamente junghiani e quelli più affini provenienti della teoria delle relazioni 
oggettuali arricchita da quella dell’attaccamento. Secondo me infatti, come già 
sostenuto dalla Knox12, in quest’alveo psicoanalitico si sviluppano dei temi armo-
nici con la dimensione archetipica della psicologia analitica. In particolare il tema 
della riflessività come capacità di leggere i segnali corporei che i care giver genito-
riali prima, ed eventualmente l’analista poi, possono donare all’oggetto delle loro 
cure trasmettendogli così la capacità di leggere i propri stati emotivi interni e, di 
seguito, quelli dei propri simili. 

Poco dopo aver scritto le ultime righe, mi ritrovo su una spiaggia di ciottoli in 
Croazia, sotto il sole intiepidito di fine agosto che scalda appena la mia pelle al 
tramonto e ad occhi chiusi ascolto lo sciabordio della risacca sul bagnasciuga ad 
un metro da me: sotto la mia schiena il tocco dei sassi è ammorbidito dall’asciu-
gamano e altri messaggi di benessere mi raggiungono di ogni parte del mio corpo, 
dalla pianta dei piedi ai capelli accarezzati dalla brezza: dentro di me ringrazio 
tutto ciò che mi ha aiutato a compiere questa parte di individuazione. 

12   Knox J., Archetipo, attaccamento, analisi, Edizioni Scientifiche Ma.Gi., 2007. 

Carlo Melodia



1 - 2018 79Il corpo, la mente

Bibliografia 

Chodorow J., Comunicazione verbale durante il seminario di Authentic Movement al  XVI Congresso Interna-
zionale tenuto dalla I.A.A.P. a Barcellona, 2004.  

Fonagy P., Attaccamento e funzione riflessiva, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2001.
Holmes J., La teoria dell’attaccamento, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2017
Jung C.G., Risposta a Giobbe, in Opere, Vol. XI, I, Boringhieri, Torino,1952.  
Kalsched D., Il mondo interiore del trauma, Moretti&Vitali, Bergamo, 2001.
Knox J., Archetipo, attaccamento, analisi, Ma.Gi., Roma, 2007.
Melodia C., Un approdo per ogni naufrago: dinamiche sincroniche di inizio analisi in  Sincronicità e coincidenze 

significative (a cura di C. Widmann) Ma.Gi, Roma, 2016.
McWilliams N., La diagnosi psicoanalitica Astrolabio, Roma, 2012.
Neumann E., The child, Routledge, London,2018.
Ogden T.H., Il limite primigenio dell’esperienza, Astrolabio, Roma, 1992.
Polland W.S., Intimacy and separateness in psychoanalysis (trad. C. Melodia), Routledge, London, 2018.
Van der Kolk B., Il corpo accusa il colpo, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2016. 

Incarnazioni difficili





1 - 2018 81Il corpo, la mente

“IO SONO NIENTE”
CORPO E PSICHE NELLE SINDROMI DISSOCIATIVE

Rosa Rita Ingrassia

All’inizio fu il Verbo
e il Verbo era con Dio
e il Verbo era Dio....
e il Verbo si è fatto carne 
e il Verbo è diventato carne 
e dimorava in mezzo a noi. 
lettera di Giovanni Apostolo

Parole chiave: riflessione fenomenologica su mente e corpo; sindromi dissociative, voce.

Riassunto
Il processo di conoscenza si dischiude nell’interazione fra il corredo individuale e la qualità dell’ambiente che ci 
circonda; la reciprocità nasce e cresce dipanando trame arcaiche ed attuali; nell’armonia tra passato e presente si 
costruisce l’intreccio delle istanze interne e la dialettica con il mondo esterno nel continuo gioco fra stasi [inte-
grazione] e movimento [deintegrazione] verso l’inarrestabile espansione del Sé. Il corpo dischiude all’esperien-
za dell’attimo e fluttua nel mondo attraverso i suoni della voce che pian piano diventano designazione prima, 
connotazione poi sfumando la materia nell’infinita varietà delle modulazioni emotive. La parola si fa pensiero e 
con esso espressione della verità soggettiva che incarna la propria dimensione esistenziale. Cosa accade quando 
l’armonia fra corpo e mente diventa dissonante? Quando l’alternanza fra stasi e movimento è alterata? Quando 
la parola disincarna l’esperienza?
Lo scritto pone una riflessione fenomenologica della scissione mente-corpo nelle sindromi dissociative con 
particolare attenzione alla voce, espressione emozionale dell’essere-nel-mondo. 

Abstract
The process of knowledge is disclosed in the interaction between the individual equipment and the quality of 
the environment that surrounds us; reciprocity is born and grows by unraveling archaic and current plots; in 
the harmony between past and present the interweaving of internal instances and the dialectic with the exter-
nal world are constructed in the continuous play between stasis [integration] and movement [deintegration] 
towards the unstoppable expansion of the Self. The body opens up to the experience of the moment and floats 
in the world through the sounds of the voice that slowly become designation first, connotation then fading the 
material into the infinite variety of emotional modulations. The word becomes thought and with it an expression 
of the subjective truth that embodies its existential dimension. What happens when the harmony between body 
and mind becomes dissonant? When is the alternation between stasis and movement altered? When does the 
word disincarnate the experience?
The text poses a phenomenological reflection of the mind-body split in dissociative syndromes with particular 
attention to the voice, emotional expression of the being-in-the-world. 

Resumé
Le processus de connaissance se déroule dans l’interaction entre l’équipement individuel et la qualité de l’en-
vironnement qui nous entoure; la réciprocité naît et grandit en démêlant les intrigues archaïques et actuelles; 
dans l’harmonie entre passé et présent se construit l’entrelacement des instances internes et la dialectique avec le 
monde extérieur dans le jeu continu entre stase[intégration] et mouvement[désintégration] vers une expansion 
irrépressible du Moi. Le corps s’ouvre à l’expérience du moment présent et fluctue dans le monde à travers les 



 1 - 201882 Il corpo, la mente

sons de la voix qui deviennent lentement la première désignation, puis la connotation brouillant la matière dans 
l’infinie variété des modulations émotionnelles. La parole devient pensée et avec elle l’expression de la vérité 
subjective qui incarne sa propre dimension existentielle. Que se passe-t-il lorsque l’harmonie entre le corps et 
l’esprit devient dissonante? Quand l’alternance entre la stase et le mouvement est-elle modifiée? Quand le mot 
a-t-il désincarné l’expérience?
L’article place une réflexion phénoménologique de la division corps-esprit dans les syndromes dissociatifs avec
une attention particulière à la voix, expression émotionnelle de l’être dans le monde.

Prologo

In fondo, le sole vicende della mia vita che mi sembrano degne di essere 
riferite sono quelle nelle quali il mondo imperituro ha fatto irruzione 
in questo mondo transuente.1

(C.G. Jung, 1961)

Sono a casa seduta sul divano quando lo sguardo intercetta il dorso azzurro di 
un libro a me caro: “Come se finisse il mondo” (E. Borgna, 1995).2 Lo prendo 

e mentre lo sfoglio scorgo Marie Louise von Franz che, guardandomi, sussurra: 
“devi raccontare le storie; sono le storie che guidano la conoscenza”. Con la per-
plessità che spesso connota la decodifica dei sogni, ho cominciato, da lì a poco, 
ad ascoltare le trame narrative delle relazioni analitiche come drammaturgie il 
cui senso sembrava essersi smarrito, dileguato, almeno per l’ordine categoriale e 
congruente della coscienza. Nella duplice veste di attrice e spettatore sono così 
discesa nei meandri oscuri del dis-senso psichico, nei torbidi acquitrini della noia 
esistenziale, ho smarrito l’uscita dal tortuoso e ingrovigliato labirinto ossessivo 
sperimentando l’annientamento, la fine. Ho impattato l’impossibilità di incontra-
re l’altro perché troppo lontano da ogni desiderio di contatto; ho sentito la paura 
di non esistere quando non ho potuto tracciare un segno, un’impronta nel guscio 
protettivo dell’autismo. In punta di piedi e con questo bagaglio esperenziale mi 
affaccio timidamente al racconto della comprensione dell’altro, scevra dalla vo-
lontà di indicare una strada che non sia quella vissuta intensamente nel qui-ed-ora 
della relazione tra me e chi ho avuto il dono di incontrare. [NdA]3 

1  C.G. Jung (1961) Ricordi, sogni, Riflessioni. BUR Saggi. Milano, 2006. pp. 28-29.
2  E. Borgna Come se finisse il mondo Feltrinelli Editore, Milano 1996.
3  Si è scelto di seguire un taglio fenomenologico descrittivo all’argomento trattato. Pertanto per le teorie di 
riferimento sulle dissociazioni e le possibili cause ad esse ascritte, si rimanda alla letteratura specifica.

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2018 83Il corpo, la mente

“Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative

Il Dramma

Tra l’Io e la natura al di fuori si interpone ciò che chiamiamo Anima.
 Come accade nel sistema planetario in cui viviamo, questi tre corpi, Dio, la Natura e 
l’Uomo vanno tessendo con le loro orbite un dramma.4

(M. Zambrano, 1991)

Incontro E. in una fredda giornata di febbraio di qualche tempo addietro. Ac-
compagnata dal padre, mi sembra d’impatto un Cactus Saguaro, comunemente 
conosciuto come cactus a candelabro. Magra, alta, le spalle curve, si erge in uno 
spazio che continuo a percepire vuoto. Il suo movimento è lento, dinoccolante 
e seguendola nel lungo corridoio che porta alla stanza, mi sembra di stare dietro 
ad un carro funebre. Fatico a sentirla: la voce è flebile, il timbro basso. Una se-
rie interminabile di “non lo so” intercalano il racconto; mi sforzo di stare dietro 
questo ritmo lentissimo, privo di coloriture armoniche; mantenere un attenzione 
focalizzata sul materiale analitico è estremamente laborioso. La mia voce diventa 
frenetica, quasi volessi offrire un contrappunto. Osservo le spalle di E. chiudersi 
ancor di più, il suo collo è diventato rosso, lo sguardo basso. Rallento e respiran-
do profondamente scivolo sulla poltrona, abbandonata.

E. non ha amici se non on line; vive in una casa per studenti ma non conosce
nessuno di loro; entra nella cucina condivisa del pensionato solo quando è vuota; 
prodotti in scatola e cibi pronti sono gelosamente custoditi nella sua stanza dove 
saranno consumati in solitudine, lontana da occhi indiscreti e giudicanti. Per E. 
l’altro è un invasore, un giudice pronto a cogliere le sue inefficienze e in grado di 
scoprire la sua inutilità nello scorrere di una vita in cui sente di non essere. 

M. ha quasi 60 aa. Da circa sei mesi è torturata da un ritmo incessante che
veste la percezione del mondo e invade la sua testa: il cane che abbaia; la lavabian-
cheria in funzione, il fono acceso, il ticchettio della pioggia sui vetri, sono tempi 
cadenzati che annullano i pensieri. La vita si è spenta nelle cerniere serrate della 
trousse dei trucchi, nel colore sbiadito dei suoi capelli, nelle rughe d’espressione 
che le segnano il volto; si guarda allo specchio e non si riconosce. Sdraiata sul 
divano per pomeriggi interminabili aspetta che accada qualcosa, ma non sa cosa. 
Racconta della paura che la coglie al risveglio e che la rende madida di sudore 
mentre il cuore vuole uscire dal petto, le mani tremano, le gambe si piegano. Il 
suo corpo è diventato altro da sé. Come un cavallo imbizzarrito che non tiene più 
le briglie si scaglia verso corse affannose che non hanno un fine, se non il correre. 

E poi c’è lei, gracile, minuta con la sua folta cascata di ricci neri che la proteg-
gono da un mondo in cui imperversano alieni e mostri che smuovono arcaiche 

4  M. Zambrano (1991) Verso un sapere dell’Anima. Raffaello Cortina Editore. 1996. p. 22.



 1 - 201884 Il corpo, la mente

paure. Incide geroglifici che segnano la sua identità; le case sono torri di matton-
cini destinate a frantumarsi nell’impatto cruento con la forza di gravità… come 
lei, disintegrata dall’angoscia del tocco fulmineo ed accidentale di un piede, dalle 
note improvvise di una canzone. – Zitta! Non mi toccare! Stai lontana. – Il confine 
tra noi è invalicabile. Non mi resta che starle accanto nel rifugio autoerotico di 
un piacere fuggevole e consolatorio in cui il corpo, ancora una volta, diventa il 
dramma del perdersi e del ritrovarsi. 

Il Retroscena 

Se, nel momento culminante, proprio quando la marionetta che rappresenta Oreste 
è per vendicare la morte del padre sopra Egisto e la madre, si facesse uno strappo nel 
cielo di carta del teatrino, che avverrebbe?5

(L. Pirandello, 1904)

Mi sovviene, mentre scrivo, un ricordo di quando, giovane tirocinante in un 
ospedale psichiatrico di Palermo, il collega tutor mi invitò, alla fine del collo-
quio con una giovane paziente che presentava i prodromi di una dissociazione 
psicotica, ad essere cauta e soprattutto rassegnata di fronte a patologie che non 
contemplano cura se non quella dei farmaci. Facevo i conti con l’impotenza del 
terapeuta, ma anche con la messa in scacco personale di fronte a dimensioni esi-
stenziali abdicabili soltanto alla psichiatria organica. Guardando l’accaduto re-
trospettivamente rifletto su quante volte la rassegnazione, nata dal confronto con 
gli stati dissociativi della mente, abbia preso il posto della paura e della difesa 
di sé; la difesa di aree psichiche così profonde ed arcaiche dalle quali, per istin-
to di sopravvivenza, si tenta di rifuggire. Nei meandri oscuri della dissociazione 
psichica assisti allo scompaginare del senso ordinato della coscienza; ti ritrovi in 
territori talmente profondi e lontani dalla consapevolezza che le tracce le scopri 
nelle viscere e nelle sensorialità di un corpo che diventa memoria senza pensiero; 
fluttui all’interno di un vuoto che non ha appigli, ancoraggi. Le parole disperdono 
il significato comune e condiviso della semantica; nello sguardo vacuo dell’altro 
uno specchio senza immagine riflette l’inconsistenza dell’esistere; non c’è parola 
né pensiero dottrinale che possa ancorare il nulla diventato padrone dello spazio 
terapeutico. 

Scrive Enrico Ferrari6 

[…] la coscienza, aperta al mal-essere si emoziona spaesandosi. Significa che prima 
di poter “vedere” (theorien) ha campo il “sentire”, che è essenzialmente funzione 
soggettiva. […] quando si incontra l’umano il primo atto conoscitivo, consapevole o 

5  5 L. Pirandello(1904) Il fu Mattia Pascal Edizione Speciale CDE Milano. 1972.
6  E. Ferrari L’alludere del conoscere clinico. La diagnosi nella prospettiva fenomenologica. Atque 2014 n. 15 pp. 
141-162.

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2018 85Il corpo, la mente

inconsapevole, è psicologico. E la conoscenza psicologica mette innanzitutto in campo 
la soggettività che incontra un’altra soggettività. 

Cosa scuote – emoziona – la coscienza e al contempo la disorienta? Cosa turba 
a tal punto da spaesare, da perdere le coordinate che consentono di muoverci 
con familiarità? emozione di chi? del paziente? del terapeuta? della coppia? E il 
sentire di cosa? Ferrari, consegna, a mio avviso, un passaggio significativo quando 
nell’incontro tra il male d’essere e il disorientamento della coscienza annette l’emo-
zione come unico ponte tra dramma e retroscena, tra sentire e com-prendere, tra 
“l’essere” e la “ragione d’essere”7 

L’emozione perturba l’equilibrio, impone una rimodulazione della stasi; im-
plora una connessione fra un movimento interno ed il senso di questo movimento 
che vuole e pretende significati congruenti alla coscienza. L’emozione scardina il 
significato collettivamente condiviso e rimanda, invece, al registro dell’esperienza 
soggettiva e all’incarnazione di quell’esperienza. Quando le connessioni di senso 
crollano, quando la decodifica del malessere emozionale fallisce, si apre il vuoto 
che ingoia e avviluppa l’esistenza. Non c’è spazio per l’Altro, il mondo è alieno, la 
vita si spegne; come solitarie ginestre8 si è strappati e trascinati dal magma indiffe-
renziato che porta inesorabilmente all’abisso.9 Le relazioni cedono il posto all’iso-
lamento, la speranza alla desolazione, la ricerca degli altri al loro allontanamento. 
Nello scisma psichico l’emozione permane nel sentire che non è divenuto parola 
né significato della mente; rimane una memoria sensoriale del qui-ed-ora intrap-
polata ed impressa nel corpo. Possiamo dire, in questo senso, che l’accaduto non 
si fa esperienza, non veste i colori variegati del ricordo; la memoria non lega e co-
struisce, ma disperde e frammenta la storia di sé e del mondo. Dalla congiunzione 
tra Mnemosine – dea della memoria – e Zeus, videro i natali le Muse; la memoria 
appare così connessa alle arti e con esse, alla creatività. Altra versione quella di 
Esiodo10 che, attraverso il suo racconto, ci consegna l’antinomia tra memoria ed 
oblio: alle Muse e alle loro arti il dono all’uomo di dimenticare i propri dolori e 
la propria condizione. La memoria, madre delle Muse, è oblio del dolore e della 
sofferenza dell’uomo, ma al contempo è antidoto all’oblio stesso. 

Davanti all’azione inesorabile del tempo, che annebbia e confonde il ricordo dei fatti, 
corrode e consuma le cose, annienta le persone, sprofondano le vicende degli uomini 
nella dimenticanza, la memoria si erge come sola difesa possibile. La dimensione 
della memoria è quella del passato, ma essa, di fatto annienta le barriere temporali 

7  L. Pirandello Sei personaggi in cerca d’autore Edizione Speciale CDE Milano. 1972.
8  G. Leopardi (1845) La Ginestra in Canti. Arti Grafiche. Armando Curcio Editore 1962.
9  Si fa riferimento al concetto di Inconscio Collettivo di Jung e al substrato archetipico come humus indifferen-
ziato verso il quale verte il declino. 
10  Esiodo, Teogonia 135.

“Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative



 1 - 201886 Il corpo, la mente

e sposta il passato nel presente, mantenendolo vivo. […] In questa luce l’apparente 
dissidio tra memoria ed oblio, […] si ricompone: attraverso l’oblio del presente re-
sta lo spazio per il ricordo del passato, che è il campo sul quale si gioca la battaglia 
dell’uomo contro il tempo”.11

Nel passato che diventa presente la storia di ieri e quella di oggi si ricongiun-
gono; gli antenati ed i posteri tracciano una stessa via nella diversità della trama 
individuale; l’uomo si lega all’ umanità e questa all’Universalità. Nel presente che 
si fa passato la storia è sempre uguale a se stessa; nello spegnimento dello sguar-
do, così come nella persistenza brulicante della noia, il futuro si sgretola in un 
tempo che non ha prospettiva né direzionalità sagittale.

E tu, lenta ginestra, 
Che di selve odorate 
Queste campagne dispogliate adorni, 
Anche tu presto alla crudel possanza 
Soccomberai del sotterraneo foco, 
Che ritornando al loco 
Già noto, stenderà l’avaro lembo 
Su tue molli foreste. E piegherai 
Sotto il fascio mortal non renitente 
Il tuo capo innocente.12

Nell’incontro fra soggettività, paziente e terapeuta sperimentano la crudel pos-
sanza dell’informe; troppo spesso, soprattutto quando il processo terapeutico è 
ancora all’inizio, il Kaos impera: l’incongruenza narrativa, la pregnanza dei sin-
tomi, la fatica del ritrovarsi, predominano ogni possibilità di tessitura. Ritornano 
le immagini di bambina quando, osservando le ricamatrici all’opus, notavo la sa-
piente cura con cui il tessuto veniva stirato e puntellato al telaio, atto ineludibile 
per un ordito dalla raffinata manifattura. Ho imparato, nel laboratorio terapeuti-
co, la pazienza di puntellare il tessuto dell’affettività, consapevole che il marasma 
indifferenziato è portatore anche della forza trasformativa che lo contraddistin-
gue. Scrive M. Di Renzo13: 

Il confronto con la primitività chiama in causa tanto i possibili aspetti progettuali 
della psiche inconscia, quanto i suoi aspetti immutabili. E ciò ovviamente non solo 
in riferimento al paziente ma anche al terapeuta che è chiamato a confrontarsi con 
la propria primitività per non rischiare da una parte di diventare colui che educa e 
dall’altra di essere agito da elementi che possono intrappolarlo in stereotipie terapeu-
tiche.

11  Mnemosine. Dizionario di Mitologia, Istituto Geografico De Agostini. Novara. 2006.
12   Op. cit., 1845
13  M. Di Renzo (2000), La primitività del bambino tra patologia e dimensione archetipica. L’Immaginale, 2000, 
28, pp.152-154.

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2018 87Il corpo, la mente

Il pericolo di scivolare verso interventi pedagogici è costantemente in agguato 
soprattutto perché le modalità educative si costellano come possibile ancoraggio o 
compensazione ad una frammentarietà che riduce la pensabilità ed attiva invece il 
corpo come strumento di comunicazione dello spazio terapeutico. 

Non c’è esperienza della mente che non sia passata dal corpo[…] poiché siamo in 
grado di raffigurarci i nostri stati corporei, riusciamo a simulare più facilmente quelli 
equivalenti, negli altri. […] La gamma dei fenomeni denotati dal termine empatia 
deve molto a questo sistema.14

La pratica clinica mi ha insegnato che l’empatia è il primo passo necessario, 
ma non definitivo, per costruire un legame affettivo che deve germogliare e cre-
scere lì dove, per le più svariate ragioni, non ha trovato legittimità. Pazienza, 
sapienza, accoglienza, presenza dell’esserci, fiducia nel processo psichico, nella 
lavorazione della materia che genererà il Novum nel tempo e nel luogo appropria-
to, senza forzature, nell’ascolto dell’incontro che si fa, silentemente, esperienza. 
Trovo conforto nelle pagine di Ricordi, sogni e riflessioni di Jung, pagine che mi 
accompagnano costantemente e che così recitano. 

 A questo punto si impone alla mia attenzione il fatto che accanto al predominio della 
riflessione vi è un altro campo, egualmente o anche più esteso, nel quale la comprensione ra-
zionale o i modi razionali di rappresentazione possono ben poco. Si tratta del dominio dell’E-
ros. […] Eros è un Kosmogonos, creatore e padre e madre di ogni coscienza. […] Perché noi 
siamo, nel senso più profondo, le vittime o i mezzi e gli strumenti dell’amore cosmogonico. 
[…] L’ uomo […] se possiede un granello di saggezza, deporrà le armi e chiamerà l’ignoto 
con il più ignoto, ignotum per ignotius, cioè con il nome di Dio. Sarà una confessione di 
imperfezione, di dipendenza, di sottomissione, ma al tempo stesso una testimonianza della 
sua scelta tra la verità e l’errore.15

De Voce
Non cantare più!
Voglio il silenzio

per dormire
qualsiasi ricordo
della voce udita 

incompresa
che fu perduta

perché l’ho udita
F. Pessoa

Ogni essere vivente muove la propria esistenza in un mondo di voci dentro e 
fuori di sé. Studi scientifici accreditati, e per un certo verso anche datati, hanno 

14   A. Damasio (2010) Il Sé viene alla mente. Adelphi Editore. Milano. 2012. P.123
15  C.G. Jung (1961) Ricordi, sogni e riflessioni. Saggi BUR. 2006. pp 412-413.

“Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative



 1 - 201888 Il corpo, la mente

ampiamente dimostrato quanto la percezione della voce sia una delle prime ad 
istaurarsi nell’essere umano e quanto questa determina una delle prime vie che 
orientano al piacere vs dispiacere. È nella voce del corpo della madre che il feto 
prende forma; è nelle voci dentro e fuori dall’universo materno che il bambino si 
muove e si dimena, coordinando, con modalità sempre più sincrone, l’interazione 
fra sé e gli altri. Nel vagito della nascita c’è già tutta l’ ambivalenza dell’esistenza 
umana: al trauma della perdita di un mondo perfetto per l’infante si interseca 
la gioia dell’adulto che, per la prima volta, vede e tocca ciò che ha immaginato, 
trepidante. 

Nell’arcipelago informe della psiche il suono della voce contribuisce a get-
tare funi che legano l’esperienza interna e affacciano al mondo; la nenia di chi 
addormenta, il tono di chi calma, le risa sonore e fragorose che allargano il viso 
e chiudono gli occhi si fanno espressione di emozioni e sentimenti che fondano 
l’essere-nel-mondo. Ma quando tutto si disintegra, quando l’esperienza diventa 
terrifica, quando la cesura dei legami frammenta la psiche e le emozioni ed i sen-
timenti narrano di morte e fine del mondo, la voce si congela, si stacca dal corpo 
vissuto e diviene vacante. 

Quando ascolto i miei messaggi vocali mi annoio di me stessa… non c’è nessun cam-
biamento nel tono” e ancora “la voce diventa infantile tutte le volte che parlo con 
mia madre…e come se avessi dieci anni. Per quanto ho tentato di modificare questo 
atteggiamento, non ci sono riuscita. La mia voce è autonoma. 

Sono stralci di narrazioni cliniche che evidenziano come, nella fattispecie la 
voce, sia al servizio della scissione psichica; la scotomizzazione emotiva toglie 
ogni variazione armonica rendendo il tono vocale monocorde a testimonianza di 
sintonie che, essendosi spente, precludono ogni possibilità di contatto emozio-
nale con l’atro. Così come, in un processo evolutivo in fieri, l’area della relazione 
con il materno rimane scissa e come tale cristallizzata in un tempo senza tempo 
che sospende la trasformabilità della relazione sperimentata come distruttiva per 
il Sé. Scrive D. Austin:

Essenzialmente, la persona traumatizzata sopravvive perdendo la propria voce. Il proces-
so di recupero della propria voce vera implica il reintegro del corpo. Le difese dissociative che 
inizialmente proteggono la psiche da annientamento, recidono la connessione tra il corpo, 
la mente e lo spirito. La personificazione richiede il coraggio di ricordare e sperimentare le 
sensazioni che erano travolgenti da bambini, intollerabili perché nessuno era presente per 
aiutare il bambino che contiene e digerisce gli affetti intensi.16

16  Diane Austin. In search of the self: The use of vocal holding techniques with adults traumatized as children 
in The Theory and Practice of Vocal Psycoterapy. Songs of the Sel.Jessica Kingsley Publishers. Philadelphia. 
2008. p. 4.

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2018 89Il corpo, la mente

Nella voce c’è tutta la memoria dell’esperienza, il senso profondo dell’incar-
nazione della vita; non possono esserci due voci uguali sebbene simili. Nella spe-
cificità che la contraddistingue ogni voce è testimone della storia individuale e 
di come questa storia traccia l’esistenza; le parole che la caratterizzano possono 
essere piene se, come afferma Lacan17 “l’avvenimento della parola vera” è la condi-
zione per la “realizzazione da parte del soggetto della sua storia nel suo rapporto con 
un futuro”; o vuote, quando, esautorate dalla pregnanza emotiva, non tracciano 
l’essenza dell’esserci. 

M. racconta dei suoi sintomi, della fine della sua vita, dell’impossibilità a rico-
noscersi nella donna che è diventata, eppure, quello che nel contenuto potrebbe 
essere una tragedia, nella forma appare una farsa: una voce metallica e cantile-
nante tessono una trama grezza, senza sfumature, immune da ogni pathos. L’in-
credulità nell’apprendere, qualche incontro dopo, che M. è una cantante jazz, mi 
assale, disorientandomi. 

Diane Austin, Director of the Music Psychotherapy Center in NYC, ha fatto 
della voce una tecnica di intervento per pazienti adulti e bambini traumatizzati; 

Il “canto” – scrive la Austin – può consentire al paziente traumatizzato di riconnet-
tersi con la sua natura essenziale fornendole l’accesso ad uno sfogo per sentimenti 
intensi. Il canto offre allo spirito disincarnato un modo per incarnarsi, poiché la via 
di casa può essere piacevole e i sentimenti dolorosi possono essere messi in forma 
esteticamente gradevole. […] L’importanza della voce e della tenuta vocale nella 
costruzione, nella riparazione e nella connessione tra sé e l’altro, ha implicazioni 
significative quando si lavora in profondità con i pazienti che soffrono le conseguenze 
delle ferite pre-verbali del Sé. (Austin, 2008, pp. 4-6).18

Forse è per questo che il silenzio può essere assordante quanto il suo contrario. 

Con te anch’io m’affaccio alla voce
Che irrompe nell’alba, all’enorme
Presenza dei morti; e poi l’ululo
Del cane di legno è il mio, muto.19

L’ululare muto… la voce dei morti… forse a volerci suggerire, Montale, quanto 
anche le sinestesie possano confermarsi le più utili figure retoriche attraverso le 
quali il percepire con più sensi – associandone immagini apparentemente irrelate 
– o agire comportamenti “dissociati” sul piano ideo-affettivo, possono rappre-
sentare delle esperienze mentali variegate e complesse, in grado di confermare
quanto mente e corpo, siano in una visione olistica ed integrata dell’uomo, un

17  J. Lacan, Écrits, Éditions du Seuil, Paris 1966; Scritti, Einaudi, Torino 1974 e 2002, p. 295.
18  Op. cit., 2008. pp. 4-6.
19  E. Montale Ballata scritta in una clinica in E. Montale Poesie A. Mondadori Editore. Milano. 2004.

“Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative



 1 - 201890 Il corpo, la mente

unico intreccio. L’angoscia, nella poetica visione della grande tradizione feno-
menologica-esistenzialista, è spesso il “prodromo della catastrofe” imminente; in 
certi quadri di malattia mentali, come ci ricorda Nicola Perotti20 sul contributo 
allo studio della depersonalizzazione, essa si sistematizza in una serie di ragioni 
somatiche che in ogni caso hanno ne “il congelamento dei sentimenti” e nella “fol-
lia del corpo” la loro più grande ed indissolubile modalità di coniugazione oltre 
che la più “confusa” danza dei vari meccanismi di difesa dell’Io non più in grado 
di garantire all’individuo la propria “unità somatopsichica e autopsichica”. 

Sintoniche Separatezze

Non c’è spazzatura nel sentimento. 
Il sentimento è passione... 

È immaginazione, bellezza. 
E poi, a volte si trovano cose bellissime nella spazzatura. 

La leggenda del re pescatore. Film, 1991

È arrivato il tempo della pausa estiva. In una calda giornata di fine luglio, lei 
compare sull’uscio della porta nel suo minuto scamiciato bianco supportato ap-
pena da due cordoncini che circoscrivono le scapole minute. Dopo avere esaurito 
i riti di iniziazione di ogni incontro – acceso la luce, tolte le scarpe, preso la bam-
bola di sempre – accenna uno sguardo subito distolto e rifuggito verso il vuoto. 
Mi dimeno pensando alla formula migliore da usare per dire che oggi è l’ultimo 
incontro, che adesso staremo un po’ di tempo senza vederci, che lei andrà al mare 
e cose altre, probabilmente inutili per lei, così abituata ad abitare la separatezza. 
Timidamente, mentre ci accingiamo ad arredare una casa intersecando fili, dico 
quello che doveva essere detto. “Lo so – risponde lei – oggi dobbiamo separare i 
nostri accappatoi”. 

Rimaniamo nel tempo rimasto immersi in quest’immagine di sintoniche sepa-
ratezze; la bimba dal peso leggero mi donerà una carezza fuggevole e un bacio 
che arriva inaspettato e inatteso nello sguardo meravigliato della madre che non 
riesce a proferire parola. La vedo andar via e scomparire dietro la porta metallica 
dell’ascensore e sembra, per la prima volta, che la voce sia lievemente sfumata 
da un’incrinatura emotiva che rende il suo “ciao” un’esperienza di commiato; 
proprio lei, la cui voce richiama quella di un intelligente robot, intelligente se non 
fosse per quelle frasi sempre uguali e stereotipate; lei, un disco rotto, inceppato, 
come la puntina di un giradischi di lontane memorie, sul punto vulnerabile del 
disco. Lei, specchio delle disintegrazioni costantemente in agguato nell’esisten-
za umana, così preda delle proprie tensioni interne e dell’esposizione all’impre-

20  N. Perotti (1960), Relazione al XXI Congres des psychanalystes de Langues Romances. Quadrangolo. Roma.

Rosa Rita Ingrassia



1 - 2018 91Il corpo, la mente

vedibilità della vita. Una separazione, una perdita improvvisa, un tradimento, 
una malattia… lo scompaginare di un assetto traballante e caduco i cui riti taciti 
sembrano rassicurare un’esistenza che naviga su una zattera in balia della paura 
dell’assenza. La nostra tazzina del caffè, l’impegno infrasettimanale costante, la 
logora maglietta di sempre così rassicurante da sentire addosso. Un ritrovarsi, un 
riconoscersi in oggetti ed azioni familiari che fondano la continuità dell’esistere, 
come accendere la luce, togliersi le scarpe, prendere la stessa bambola. Lei siamo 
noi, noi siamo lei. Inesorabilmente. Oscillanti su un filo, come funamboli in tra-
versata, cerchiamo di raggiungere la meta rischiando continuamente di precipi-
tare. Nel vertiginoso gioco tra dissociazione ed integrazione, tra sogni infantili e 
adulte realtà, tra ferite e cura, si dipana il travaglio di un’esistenza mai definitiva-
mente risolta. Ad Alda Merini, che di precipizi ed eroiche cadute, ha incarnato la 
poetica voce della sua esistenza, consegno la chiusura. 

Anche oggi sarà dentro la storia
della mia vita ma non era l’oggi
che io volevo quand’ero bambina
oggi è un oggi diverso, senza grida
afono e grigio come una fontana
oggi è l’oggi di ieri manifesto 
solo nel mio respiro prigioniero: 
o larghe nubi come fonderei
volentieri il mio passo
dentro quel cielo che racchiude tutta
tutta l’avversità del mio destino.21

Epilogo

Non posso aggiungere nulla in più di ciò che ho scritto; ma solo poche parole 
per dire della difficoltà di permanere nelle riflessioni di questa stesura che hanno 
richiesto non pochi sacrifici emotivi, a testimoniare che scivolare nel disorienta-
mento della coscienza, richiama all’archetipica inconsistenza dell’essere rendendo 
tutto più impermanente e transeunte. Fragili. 

Un affettuoso ringraziamento a chi ha contribuito all’elaborazione di queste 
riflessioni, ognuno a proprio modo ha tracciato un sentiero che mi ha consentito 
di camminare sino a qui. 

21  A. Merini, “Anche l’oggi sarà dentro la storia” in Il suono dell’ombra. Poesie e prose 1953-2009. Mondadori. 
Milano. 2010.

“Io sono niente”. Corpo e psiche nelle sindromi dissociative



 1 - 201892 Il corpo, la mente

Bibliografia

Austin D., In search of the self: The use of vocal holding techniques with adults traumatized as children in The 
Theory and Practice of Vocal Psycoterapy. Songs of the Self, Jessica Kingsley Publishers, Philadelphia, 2008. 

Borgna E., Come se finisse il mondo, Feltrinelli Editore, Milano,1996.
Damasio A. (2010), Il Sé viene alla mente, Adelphi Editore Milano, 2012.
Di Renzo M., La primitività del bambino tra patologia e dimensione archetipica. L’Immaginale, Bari, 2000.
Dizionario di Mitologia, Istituto Geografico De Agostini, Novara, 2006.
Esiodo, Teogonia, Bur, Milano, 1984.
Ferrari E., L’alludere del conoscere clinico. La diagnosi nella prospettiva fenomenologica. Atque, 2014.
Jung C.G. (1934), Considerazioni generali sulla teoria dei complessi in Opere Vol. 8, Bollati Boringhieri, Torino, 

1985.
Jung C.G. (1961), Ricordi, sogni e riflessioni, Saggi Bur, Milano, 2006.
Kalsched D., Il mondo interiore del trauma, Moretti & Vitali, Bergamo, 2001.
Leopardi G. (1845), La Ginestra in Canti, Armando Curcio Editore, Roma, 1962.
Merini A., Anche l’oggi sarà dentro la storia in Il suono dell’ombra. Poesie e prose 1953-2009, Mondadori, Milano, 

2010.
Montale E., Ballata scritta in una clinica in E. Montale Poesie, A. Mondadori Editore, Milano, 2004.
Lacan J. (1966), Écrits, Éditions du Seuil, Paris,1974.
Perotti N., Relazione al XXI Congres des psychanalystes de Langues Romances, Quadrangolo. Roma, 1960.
Pirandello L. (1904), Il fu Mattia Pascal, Edizione Speciale CDE Milano, 1972.

Rosa Rita Ingrassia





 1 - 201894 Il corpo, la mente

IL GRUPPO IN ETÀ EVOLUTIVA COME MODALITÀ 
PER ABITARE LO SPAZIO PSICHE-SOMA

Simona Carfì 

Parole chiave: gruppo, ragazzi, corpo-psiche, trasformazione, simbolizzazione, individuazione.

Riassunto
In questo scritto, attraverso alcuni passaggi importanti della terapia con un gruppo di preadolescenti, si vuole 
mettere in evidenza come, nella situazione gruppale, sia favorito il rapporto, lo scambio e l’interazione tra soma 
e psiche e psiche e soma. Nello spazio analitico, il corpo con le sue modalità che vanno dall’attivazione cinetica 
al caos, dall’immobilismo all’eccitazione muscolare, trova possibilità di espressione e, attraverso i giochi che 
prendono forma sulla scena terapeutica e la reveriè dell’analista, la situazione analitica trasforma l’eccitazione e 
il movimento in emozione e, in seguito in storie narrabili, cosi che gli affetti e le emozioni piuttosto che essere 
evacuate, possano invece divenire pensabili.

Abstract
In this paper, through some important steps of the group of pre-adolescents therapy, we want to highlight 
how, in the group situation, the relationship, the exchange and the interaction between soma and psyche and 
psyche and soma is improved. In analytical space, the body with its modes ranging from kinetic activation to 
chaos, from immobility to muscle excitation, finds possibilities of expression. Through the games that take 
shape on the therapeutic scene and the reverie of the analyst, the analytical situation transforms excitement and 
movement into emotion and, later on, into narrative stories, so that the affects and emotions rather than being 
evacuated, can instead become conceivable. 

Resumè
Dans cet article, à travers certaines étapes importantes de la thérapie avec un groupe de préadolescents, on veux 
souligner comment, dans la situation de groupe, la relation, l’échange et l’interaction entre soma et psiche et 
psiche et soma sont favorisés. Dans l’espace analytique, le corps trouve des possibilités d’expression avec ses mo-
dalités allant de l’activation cinétique au chaos, de l’immobilité à l’excitation musculaire et, à travers les jeux qui 
se dessinent sur la scène thérapeutique et la reveriè de l’analyste, la situation analytique transforme l’excitation 
et le mouvement en émotions et, plus tard, en récits qui peuvent être racontés, de sorte que les affections et les 
émotions, au lieu d’être évacuées, peuvent devenir pensables.

Se la crescita dell’essere umano può essere definita come un equilibrio dinami-
co tra istanze interne ed esterne, che rischia di essere perduto ad ogni svolta 

evolutiva, la psicoterapia junghianamente intesa, può essere considerata come 
quell’esperienza che consente a ciascuno di poter recuperare e riprendere il pro-
prio personale percorso individuativo.

Nell’età evolutiva, come in quella adulta, la consapevolezza di sé e dell’altro 
è un requisito fondamentale per la strutturazione della personalità, che ha nel 
rispecchiamento, winnicottianamente inteso, una delle sue basi principali. Dice 
Winnicott (1971, pag.177) che ciò che il bambino scorge negli occhi della madre 
è se stesso. Ogden (2016, pagg.164-165) propone un ulteriore specificazione, af-
fermando che ciò che Winnicott intendeva, in realtà, era che, nello sguardo della 



1 - 2018 95Il corpo, la mente

madre, il bambino vede qualcosa di “simile” a se stesso, ossia la metafora che la 
madre ha creato per esprimere l’esperienza che ha di lui. In tal modo, l’esperien-
za dello specchio è un’esperienza di separazione in due sensi: in primo luogo, è 
un’esperienza di separatezza della madre, che è una persona separata che crea 
metafore proprie attraverso la sua esperienza del bambino; in secondo luogo, 
è l’esperienza del bambino di vedere una versione metaforica trasformata di se 
stesso negli occhi di un altro. Questo, secondo Ogden, è un evento cruciale per 
lo sviluppo della coscienza e dell’autoconsapevolezza. La distanza tra il bambino 
che osserva e il bambino osservato visto attraverso gli occhi della madre è lo spa-
zio in cui può nascere l’esperienza della coscienza (uno spazio in cui il bambino è 
allo stesso tempo il sé che osserva e il sé osservato).

Tale processo, in questa formulazione poliedrica e sfaccettata, appare essere 
quello che, fondamentalmente, caratterizza la psicoterapia evolutiva di gruppo, 
in cui il bambino, attraverso l’osservazione dei compagni del gruppo e il rispec-
chiamento che ciascuno di loro gli rimanda, sviluppa una maggiore curiosità ver-
so le proprie modalità di funzionamento psichico e ha la possibilità di vedere e 
rappresentare le emozioni, di condividere stati d’animo, di affrontare le paure e i 
conflitti più profondi, all’interno di un percorso più “naturale”, in cui il rischio di 
sviluppare fantasie persecutorie è certamente ridotto. 

Il gruppo di cui sono riportate alcune vignette cliniche è costituito da quattro 
ragazzi preadolescenti, tra i 10 e i 12 anni, tutti maschi. Le sedute si svolgono una 
volta alla settimana, in un giorno e un’ora stabilita e durano un’ora e un quarto; le 
sessioni di cui la scrivente riferisce si sono svolte durante il primo anno di terapia. 
Ciascuno dei ragazzi ha già svolto un percorso di terapia individuale di alme-
no un anno. La scelta di passare da una psicoterapia individuale a un modello 
gruppale scaturisce dalle difficoltà residue di ciascuno dei partecipanti in ambito 
relazionale-sociale e di integrazione con i pari di ambo i sessi. 

L’inizio 

Durante la prima seduta, i ragazzi si scrutano di sottecchi l’un l’altro, ciascuno parla 
alla conduttrice come se fosse solo, o meglio, volendo mostrare agli altri l’esistenza 
con questa di un rapporto speciale preesistente alla situazione gruppale. Nonostan-
te le riserve iniziali, i componenti del gruppo giungono alla decisione consapevole 
di condividere un gioco (il gioco scelto è il domino: costruire un percorso comune, 
tenendo in equilibrio le tessere di legno colorato, sembra anticipare una possibilità 
che potrà svilupparsi solo in un tempo successivo). Al termine, invece, un compito 
individuale, un disegno libero (immagini 1-4) che mette bene in evidenza le istanze 
più profonde.

Come si evince dalle immagini, le emozioni che emergono fortemente, insie-
me al desiderio di condivisione, contenimento e nutrimento (immagini 2 e 4), 

Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio psiche-soma



 1 - 201896 Il corpo, la mente

Simona Carfì

sembrano avere a che fare con istanze aggressive/distruttive (immagini 1 e 3), che 
sottendono, però, importanti quote di ansia, caratterizzate dalla paura di essere 
insieme ad altri, unitamente, al rischio di perdersi, annullando il proprio io nel 
gruppo. Tale preoccupazione, che nel lontano 1955 portava Jung1 ad affermare 
quanto la terapia di gruppo fosse una scelta clinica non opportuna, è proprio 
quella che invece rappresenta il precipuo meccanismo terapeutico. Infatti, al fine 
di proteggersi dall’immersione nel collettivo, ciascuno dei partecipanti proietta 
le proprie parti non accettate e ombrose sull’altro, allontanandole da sé e pren-
dendone le distanze. Ma, allo stesso tempo, questo allontanamento consente a 
ciascuno, progressivamente, di guardare alle proprie parti “mostruose” e repel-
lenti da una distanza di sicurezza, avvicinandole appena sarà capace di tollerarle 
e, dopo averle trasformate, recuperarle e introiettarle. Corrao2 ha definito questa 
funzione del gruppo, in analogia con quanto accade nella relazione duale con la 
funzione alfa bioniana3, con la lettera gamma e l’ha definita come “la capacità del 
pensiero di gruppo di metabolizzare elementi sensoriali, tensioni e frammenti 

1   Jung C.J., (1997), Lettere al dott. H.A. Illing, in Lettere, vol. II, Roma, Magi, 2006, pag.393-397.
2   Corrao F., (1981), Struttura poliadica e funzione gamma, in Orme, vol. II, Milano, Raffaello Cortina, 1998, 
pag.38-39.
3   Bion W.R., (1962), Apprendere dall’esperienza, Roma, Armando, 2009.

1 2

3

4



1 - 2018 97Il corpo, la mente

di emozioni che sono presenti nel campo”. Una volta digeriti, gli elementi beta 
precedentemente evacuati, possono essere ripresi dall’individuo, e integrati a un 
maggiore livello di coscienza.

A guardare con maggior attenzione, Jung non sembra essere poi cosi ostile 
nei confronti del lavoro gruppale, infatti egli riconosce alla terapia di gruppo 
la capacità di intervenire su quella parte della personalità che ha a che fare con 
l’adattamento sociale, da lui considerato aspetto fondante del cammino dell’indi-
viduazione: senza una delicata regolazione omeostatica tra le condizioni interne 
e quelle esterne, non è possibile il mantenimento di un equilibrio tra esigenze 
spesso contrapposte e si apre la strada all’emergere di disturbi nevrotici.4 Jung 
sottolinea ripetutamente di non considerare la terapia individuale e quella di 
gruppo come equipollenti: la terapia di gruppo, dice, non sostituisce l’analisi in-
dividuale, ma i due tipi di terapia si completano l’un l’altro.5 Ogni analista deve 
saper indicare ai propri pazienti il metodo terapeutico più consono e appropriato 
alla situazione clinica.

L’emergere del corpo

F. arriva in seduta con una evidente urgenza, non riesce ad aspettare il momento dei
saluti e dell’avvio formale dell’incontro: “a scuola è successa una cosa… c’è stato
un gran casino… dei ragazzi si sono chiusi in bagno e hanno costretto un ragazza a
fare delle cose… sporche…”. C. si attiva subito e chiede: “ma i professori che hanno
fatto?” e M. “che vuol dire sporche? cacca, culo?”; S. rimane in silenzio, ma si agita
nervosamente sulla sedia, poco dopo cade rovinosamente e fragorosamente a terra,
provocando una grande risata collettiva, che rompe la tensione del momento.

La caduta, in questo contesto, non rappresenterebbe soltanto una funzione 
catartica rispetto alla paura palpabile che attraversava il gruppo fino a un attimo 
prima, ma sembrerebbe anche il tentativo inconscio del gruppo di opporsi a una 
considerazione “prettamente” letterale dei fatti, come se S. dicesse: “basta con 
queste proiezioni d’Ombra, qui siamo tutti con il culo per terra!”.

Appare, dunque, evidente come la dinamica gruppale si esprima primaria-
mente attraverso un corpo vivo e presente, che consente l’esternalizzazione di 
tutto ciò che ancora non può essere simbolizzato e che si manifesta con modalità 
primitive e arcaiche. 

Il corpo, al pari del gioco, può essere considerato un fenomeno transizionale6, 
che consente uno sconfinamento della soggettività e della osservazione oggettiva, 
in un territorio intermedio tra realtà interiore dell’individuo e realtà esterna con-

4   Zanasi M., Pezzarossa B., Psicologia analitica e psicologia dei gruppi, Roma, Borla, 1999, pag.12.
5   Jung C. G., Op. cit., pag 393-397.
6   Winnicott, D.W., (1971), Oggetti transazionali e fenomeni transazionali, in Gioco e realtà, Roma, Armando 
Editore, 2005.

Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio psiche-soma



 1 - 201898 Il corpo, la mente

divisa dagli altri fuori. Anche Jung parla dell’importanza del processo transizio-
nale situato fra sé e l’altro, un campo interpersonale come spazio entro il quale 
emerge la vita simbolica. Il suo libro sul transfert del 1946 riguarda i processi 
trasformativi che si mettono in moto in questo campo. È chiaro che la situazione 
psicoanalitica metta a fuoco questi due mondi di cui abbiamo parlato specialmen-
te quando vengono costellate energie erotiche e fantasie di unione nel transfert/
controtransfert.

La caduta di S., in tal senso, potrebbe rappresentare quell’evento agito dal 
corpo che mette in connessione il dentro con il fuori, in modo da divenire una 
modalità per esprimere contenuti emotivi che si trovano, ancora, al di sotto della 
soglia della pensabilità. 

In “Riflessioni teoriche sull’essenza della psiche”, Jung differenzia il mondo 
fisico della materia inconoscibile, irrappresentabile o psicoide e le immagini da 
esso prodotte nella sfera della coscienza individuale che invece sono conoscibili 
e rappresentabili: 

poiché materia e spirito sono contenute in un solo e medesimo mondo, e inoltre sono 
in costante e reciproco contatto, e infine poggiano entrambe su fattori trascendentali 
irrappresentabili, esiste non solo la possibilità, ma addirittura una certa probabilità 
che materia e psiche siano due aspetti diversi di una stessa cosa.7

Jung utilizza il termine psicoide solo come aggettivo e lo adotta per indicare 
un processo che non è né cosciente né propriamente “psichico”, che confina con 
la fisiologia e nasce nella sfera istintuale. Scrive in proposito: “se dunque adotto il 
termine psicoide […] non intendo una qualità propriamente attinente alla psiche o 
all’anima, ma analoga all’anima; […] il termine deve servire a distinguere una ca-
tegoria di fenomeni da un lato dai semplici fenomeni vitali, e dall’altro dai processi 
propriamente attinenti alla psiche”.8 

Secondo Jung, lo psicoide si riferisce ad un’area inconscia intesa sia in termi-
ni biologici che psichici, una dimensione primitiva ed arcaica antecedente alla 
formazione dell’Io e dei complessi da collegare ai moderni studi sulla memoria 
implicita da una parte e dall’altra a quelli sulle dimensioni traumatiche precoci ed 
in generale a tutte le patologie, della psiche e del soma, in cui manca una capacità 
di simbolizzazione.

Per Jung infatti, psicoide è un aspetto dell’archetipo inconoscibile e irrappre-
sentabile, in cui si ibridano energia istintuale e spirituale, anzi è proprio il con-
tinuum tra l’istinto (inteso come modello d’azione) e lo spirituale (inteso come 
dinamismo dello psichico radicato nell’istinto); è proprio in tal senso che la cadu-

7   C.G. Jung, (1947/1954), Riflessioni teoriche sull’essenza della psiche, in Opere vol. 8, Roma, Bollati Borin-
ghieri 1994, pag. 232.
8   Ibidem, pag.196.

Simona Carfì



1 - 2018 99Il corpo, la mente

ta di uno dei membri del gruppo è così importante, in quanto chiave d’accesso a 
tale dimensione.

A partire da ciò, possiamo adesso interrogarci sui possibili significati psicolo-
gici della caduta. Come riferiscono Zanasi e Pezzarossa (1999, pag.14), dal punto 
di vista della psicologia analitica, il gruppo psicoterapeutico, nel suo sviluppo, 
può essere assimilato ad un processo iniziatico. Diversi autori, parlando del pro-
cesso del gruppo, hanno descritto fasi di sviluppo successive, che rappresenta-
no un passaggio critico, un superamento, una crescita e che appaiono iscritte 
teleologicamente in una sorta di progetto gruppale. Una lettura di questo tipo, 
che accentua il senso diacronico longitudinale del processo del gruppo, ha molte 
analogie con ciò che Jung ha definito processo di individuazione: tutto il processo 
analitico è costituito da fasi successive di passaggio iscritte nel grande processo 
dell’individuazione. L’individuazione è la replica personale del grande cammi-
no collettivo dell’umanità nel suo emergere dalla indifferenziazione primordiale. 
Tale cammino è descritto nelle grandi saghe mitologico-religiose, quasi tutte ca-
ratterizzate da coerenza e somiglianza tematica: c’è sempre un caos primigenio 
indifferenziato, poi nasce un eroe che porta ordine, entra in conflitto con le divi-
nità superne, è sconfitto temporaneamente e poi alla fine trionfa. In questa chiave 
di lettura, la caduta del gruppo può essere vista come quell’evento psicoide che 
ha a che fare con la necessaria perdita dell’ingenuità infantile, con il sacrificio 
inevitabile della propria innocenza, del paradiso dell’Eden, in favore di una più 
cosciente, separata e indipendente visione del mondo, indispensabile per l’acces-
so alla propria adultità.

La morte

C. mostra uno strano tatuaggio sulla mano, che dice di aver modificato con la biro per
evitare che la forma potesse far pensare a un pene. Questa verbalizzazione dà avvio a
un vociare concitato, a risate imbarazzate e all’uso di parole che possano alludere al
membro maschile, senza nominarlo. F. è molto insofferente e chiede ripetutamente
di cambiare discorso. S. canticchia, si alza dalla sedia e gira per la stanza. Il gruppo
rimane bloccato in questa impasse caotica per lungo tempo, finché, quasi sul finire, F.
dice che ha sentito di una donna molto anziana che ha dichiarato di non aver avuto
neanche un giorno felice in tutta la sua vita. M. racconta di aver visto un uccellino
senza un’ala, morto in strada e poi chiede: “ma cosa c’è dopo la morte?”, attivando
tutto il gruppo a riflettere e teorizzare sulla fine della vita degli individui.

Ciò che è emotivamente forte viene agito attraverso il movimento e il corpo. 
Attraverso quella che Bion chiama “capacità negativa”, ossia la capacità dell’a-
nalista di sostare in un’area di non intervento e di non interpretazione, il gruppo 
può acquisire “uno spazio per il pensiero” (Neri, 1997), fino alla concezione di un 

Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio psiche-soma



 1 - 2018100 Il corpo, la mente

apparato per pensare i pensieri9 capace di trasformare azione in pensiero, emo-
zione in affetto.

L’individuazione, che come abbiamo sopra detto, ha molte analogie con il per-
corso gruppale, è un processo autonomo, che emerge dalla psiche inconscia ed è, 
in un certo senso, indipendente dalla relazione terapeutica, che può solo guidarlo 
o accelerarlo; nel suo svolgimento si susseguono riti di passaggio e momenti di
confronto con il Caos primigenio, con le forze oscure dell’inconscio, con le dina-
miche di separazione, etc. La situazione terapeutica di gruppo può allora essere
vista come un vero e proprio rito di iniziazione in cui, attraverso una serie di
prove, quali il confronto con la minaccia per la propria identità, il pericolo della
fusione, la colpa, la regressione o, per dirla nel linguaggio del mito, tanto caro a
Jung, il confronto con l’Uroboros, l’uccisione di Tiamat, la dea madre primigenia,
la discesa agli inferi, la nascita dell’eroe, si giunge al pensiero simbolico e ad una
personalità matura. Seguendo tale modello, il collettivo gruppale sembra ripro-
porre, in una sorta di ricapitolazione filogenetica, il processo dell’individuazione
dell’uomo, ritmato dalle immagini delle grandi saghe mitologiche e religiose che
trovano nuova vita nelle produzioni dei vari membri (Zanasi-Pezzarossa, 1999,
pag.15).

A proposito dei riti di passaggio, Van Gennep (1909) evidenzia che un diffuso 
tipo di riti di passaggio sono i riti di iniziazione all’età adulta. In molte società 
dell’Africa subsahariana, per esempio, i giovani venivano, e in alcuni casi vengono 
tuttora, iniziati mediante lunghe cerimonie che possono durare giorni, ma anche 
mesi e anni. I giovani ndembu dello Zambia compresi tra 8 e 15 anni venivano 
raggruppati in ‘classi’ e condotti nella foresta: qui erano sottoposti a una serie di 
prove e ricevevano insegnamenti relativi alle norme e ai valori della propria socie-
tà. La trasformazione in uomini adulti era fissata sul corpo attraverso segni e ope-
razioni, come le circoncisioni, i  tatuaggi, e le scarificazioni, che accompagnano 
spesso le iniziazioni. Vivendo insieme la cerimonia, i giovani ndembu sviluppava-
no legami di amicizia e solidarietà. Al ritorno dalla foresta un rito di aggregazione 
celebrava la definitiva trasformazione in uomini adulti. 

Riguardo il tema della morte, sollevatosi nel gruppo, Eliade (1959) ricorda 
come, nelle popolazioni primitive la morte aveva il valore di seconda nascita, una 
nascita spirituale promossa dalla partecipazione attiva e rituale dell’interessato e 
degli altri partecipanti al rito stesso. In una visione junghiana, la morte può essere 
accolta nella psiche attraverso il simbolo progettuale: “lungi dall’essere puro limi-
te o fine o arresto della vita, si presentifica alla psiche nella sua attività simbolica 
e in quella si congiunge all’immagine della trasformazione”.10 Il simbolo, rein-
troducendo la morte nella considerazione psicologica, quale spora germinante di 

9   Bion W.R. (1970), Attenzione e interpretazione, Roma, Armando, 2010.
10   Trevi M., Le metafore del simbolo, Raffaello Cortina, Milano 1986, pag. 104.

Simona Carfì



1 - 2018 101Il corpo, la mente

ogni vera mobilità11, fonde strettamente la morte con la trasformazione, “facendo-
ne l’intimo processo per cui la vita stessa si configura come una sola innumerabile 
trasformazione”.12 

È noto come il tema della trasformazione segni tutta l’opera di Jung: ogni mu-
tamento, sviluppo, guarigione e ogni malattia viene collegata al termine trasfor-
mazione che ben si correla all’idea di una psiche intesa come sistema energetico 
autoregolantesi. Per scorrere, l’energia psichica deve avere una dinamica di con-
trasti che rappresentano la possibilità di mantenere in continua tensione il moto 
e le trasformazioni dell’energia psichica stessa. Questo significa che nella psiche è 
insita una tendenza a svilupparsi, ad essere in movimento e che l’asse trasformati-
vo riesce a mobilitare sia le forze della coscienza, che quelle dell’inconscio senza 
una rigida polarizzazione su uno solo dei due termini.

La fiaba

Durante una seduta, con l’ausilio di alcune carte da gioco con immagini evocative, i 
ragazzi creano una storia a quattro mani: “C’era una volta, in una foresta di rovi, un 
bambino addormentato in una culla. Una volta cresciuto, andò a vivere in una fatto-
ria all’interno di una palla di vetro. Un bel giorno, passeggiando nei dintorni, vide 
una porticina nascosta tra fitti cespugli di rovi. Appena aprì la porta, vide una cande-
la accesa che bruciava lentamente la corda posta sopra di essa. Improvvisamente, si 
sentì male perché capì che la corda era, in qualche modo, legata alla sua vita. Decise 
di recarsi dalla Kikimora per chiedere come fare a rimanere in vita. La strega rispose 
che l’unico modo per sopravvivere era rinunciare alla sua vita umana e trasformarsi 
per sempre in un burattino. Il bambino, a malincuore, accettò. Passò un pò di tempo 
e la strega, che era anche una maga, studiò una pozione magica per ritrasformarlo 
in un bambino. Dopo tante prove ci riuscì e vissero per sempre felici e contenti”. La 
stesura della storia coinvolge e appassiona i ragazzi, ma, forse in ragione di ciò, non 
sarà possibile riparlarne per lungo tempo. Solo pochi incontri prima della chiusura 
stagionale, qualcuno rievocherà “il bambino” e la sua trasformazione profonda, con 
l’approvazione silenziosa degli altri membri. 

La storia creata dai ragazzi sembra essere il loro mito trasformativo, troppo lu-
minoso e abbagliante per poter essere, inizialmente, riconosciuto. È stato neces-
sario mettere da parte l’aspetto cognitivo, esperendo la trasformazione psichica 
attraverso il lavoro del gruppo nei mesi di terapia, piuttosto che, semplicemente, 
concettualizzarla, per poi, successivamente, potersene silenziosamente riappro-
priare. Sappiamo come le fiabe possano rappresentare un dramma interiore e 
le varie figure presenti, invece, complessi cioè personalizzazioni interiori di una 
psiche ipotetica. In tal senso, il racconto del gruppo dei ragazzi potrebbe essere 

11  	Ibidem, pag. 103.
12  	Ibidem, pag. 102.

Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio psiche-soma



 1 - 2018102 Il corpo, la mente

il simbolo dello sforzo di crescere differenziandosi da una matrice inconscia: “… 
quando vi è da compiere qualche grande opera, dinanzi alla quale l’uomo indie-
treggia disperando delle sue forze, la sua libido rifinisce al punto di origine della 
sorgente e questo è il momento pericoloso nel quale occorre decidere tra l’an-
nientamento e una nuova vita. Se la libido si attarda e rimane impigliata nel regno 
maraviglioso del mondo interiore, per il mondo superiore l’uomo non è più che 
un’ombra; è come se fosse morto o gravemente ammalato. Ma se la libido riesce 
a liberarsi e a farsi strada verso l’alto, si verifica il miracolo: la discesa nel mondo 
sotterraneo sarà stata un tuffo nella fonte di giovinezza e un nuovo impulso fecon-
datore risulterà dalla morte apparente”.13

Le vacanze: chiusure necessarie

La situazione è caotica, ciascuno vorrebbe superare l’altro in volume e at-
tenzione da parte del resto del gruppo, le voci dei ragazzi si sovrappongono, 
nessuno rispetta il proprio turno di parola e non ci si ascolta. È difficile far 
convergere l’interesse su un qualsivoglia argomento: tutte le parole cadono 
nel vuoto, finché la conduttrice fa riferimento al suo sentire, all’emozione 
senza nome che impedisce di pensare, ossia al fatto che, con l’avvicinarsi delle 
vacanze estive, il gruppo stia volgendo verso una sospensione, con la conse-
guente separazione, e a quanto questo possa preoccupare.

Il lavoro con il gruppo in età evolutiva è costellato di momenti in cui la facoltà 
di pensare del terapeuta è seriamente pregiudicata, momenti in cui, suggerisce 
Winnicott (1971), il compito primario del terapeuta è quello di “restare in buo-
na salute”, tollerando la mancanza di senso, finché è necessario. Neri, a que-
sto proposito, afferma di comportarsi come un subacqueo che si immerge nelle 
profondità marine e che, riemergendo, dosa il fiato, non trascura le soste per la 
decompressione, anzi le prolunga perché aspetta che i compagni di immersione 
meno esperti possano seguirlo verso la superficie.14 La capacità di accogliere, spe-
rimentare, tollerare e condividere gli stati mentali arcaici che nel gruppo vengo-
no evacuati, trasformandoli in immagini tollerabili, diviene, dunque, strumento 
terapeutico privilegiato, che consente al gruppo di proseguire il suo percorso 
evolutivo. Ciò che Neri chiama “decompressione”, è definito da Bion (1962) nei 
termini di reverie e di funzione alfa dell’analista. È importante sottolineare che 
i momenti in cui dominano le modalità cinetico-sensoriali di espressione sono 
frequenti nei gruppi in età evolutiva non solo nelle fasi iniziali della terapia, ma 
anche successivamente, specialmente in coincidenza di cambiamenti importanti: 
si assiste in questi momenti a delle oscillazioni improvvise tra un livello più evolu-

13   Jung, C.G. (1952), Simboli della trasformazione, in Opere vol. 5, Roma, Bollati Boringhieri, 1992, pag. 289.
14   Neri C., Op. cit., pag. 51.

Simona Carfì



1 - 2018 103Il corpo, la mente

to di comunicazione, quello verbale, ed uno più primitivo, quello senso-motorio, 
che in queste fasi spesso predomina, quasi che il gruppo possa inizialmente fron-
teggiare la novità inquietante solo con una modalità comunicativa più arcaica, 
quella motoria-corporea-sensoriale.15 Il terapeuta allenato a rimanere nel caos e 
a tollerare la capacità negativa (che gli consente di sostare maggiormente in una 
situazione indefinita, sconosciuta e di per sé angosciante), deve saper immergersi 
velocemente da livelli senso-motori a livelli simbolici, in modo da trasformare il 
sensoriale-cinetico e il non verbale in rappresentabile e, quindi, pensabile.16

Conclusioni 
Il modo migliore per chiudere questo scritto sono le parole, prese a prestito 

dal lavoro di un altro gruppo terapeutico, che bene esprimono le dimensioni del 
corpo e della psiche, della morte-rinascita e della individuazione possibile.

Notti d’amore forse danno vita al ritorno perso del passato 
Dentro, il corpo prende fuoco, rimani… 
non è un gioco, ma arte 
se vuoi, fidati di me 
Comportati bene e sii sincero, 
il meglio verrà, dico il vero frà.

Bibliografia

Bion W.R. (1961), Esperienze nei gruppi e altri saggi, Armando, Roma, 2013.
Bion W.R. (1962), Apprendere dall’esperienza, Armando, Roma, 2009. 
Bion W.R. (1970), Attenzione e interpretazione, Armando, Roma, 2010. 
Corrao F. (1981), Struttura poliadica e funzione gamma, in Orme, vol II, Raffaello Cortina, Milano, 1998.
Di Quirico A. (a cura di), Lasciar parlare il corpo, Magi, Roma, 2012. 
Eliade M. (1959), La nascita mistica, riti e simboli di iniziazione, Morcelliana, Brescia, 1988. 
Jung C.G. (1946), La psicologia della traslazione, in Opere vol. 16, Bollati Boringhieri, Torino,1993.
Jung C.G. (1947/1954), Riflessioni teoriche sull’essenza della psiche, in Opere vol. 8, Bollati Boringhieri, Torino, 

1994.
Jung C.G. (1952), Simboli della trasformazione, in Opere vol. 5, Bollati Boringhieri, Torino,1992.
Jung C.J. (1997), Lettere, vol. II, Magi, Roma, 2006. 
Liotta E., Educare al sè, Magi, Roma,2001. 
Miglietta, D. (a cura di), Bambini e adolescenti in gruppo, Borla, Roma,2007. 
Neri, C. (1997), Gruppo, Borla, Roma,2011.
Ogden T.H. (2016), Vite non vissute, Raffaello Cortina, Milano, 2016.
Trevi M., Le metafore del simbolo, Raffaello Cortina, Milano, 1986.
Van Gennep, A. (1909), I riti di passaggio, Bollati Boringhieri, Torino, 2012. 
Winnicott D.W. (1971), Gioco e realtà, Armando Editore, Roma, 2005.
Yalom, I.D. (1974), Teoria e pratica della psicoterapia di gruppo, Bollati Boringhieri, Torino, 2009.
Zanasi, M. – Pezzarossa, B., (a cura di), Psicologia analitica e psicologia dei gruppi, Borla, Roma, 1999.

15   Boatti L., Cormaio M.L. (2007), Un percorso terapeutico di un gruppo di bambini, in Bambini e adolescenti 
in gruppo, a cura di Miglietta D., Roma, Borla 2007, pag. 207.
16   Ibidem, pag. 194-195.

Il gruppo in età evolutiva come modalità per abitare lo spazio psiche-soma





1 - 2018 105Il corpo, la mente

IL SILENZIO PARLANTE: IL SENSO PROFONDO DI 
UN CORPO CHE NON RIESCE A PROCREARE

Maria Rosalia Novembre

Parole chiave: medicina allopatica, infertilità, psicosomatica, sincronicità, fertilità assistita 

Riassunto
La medicina allopatica concentrandosi esclusivamente nell’eliminazione della malattia, dimentica che il sintomo 
è un grido di dolore della natura che va compreso. La malattia è nel corpo e nell’anima. In una prospettiva 
olistica ogni aspetto corporeo presenta anche un lato psicologico e spirituale. L’eziologia di una malattia è mul-
tifattoriale, ciò non significa assenza di un primum movens ma che ogni evento causale soggiace all’influenza di 
molteplici fattori e che ogni agente causale diretto necessita di un locus minoris resistentiae e di una specifica 
resistenza. Alla luce di quanto detto, con il contributo che si desidera presentare, si vuole proporre una lettura 
“psicosomatica” sull’eziologia dell’infertilità sulla base di riflessioni e studi scaturiti sia dall’esperienza lavorativa 
svolta presso il Centro di Fisiopatologia della Riproduzione Umana dell’Ospedale Ingrassia di Palermo con il 
gruppo di lavoro della Psichiatria di Collegamento sia dall’esperienza clinica privata.
La componente psico-emozionale può incidere sulla fertilità con meccanismi diversi, attraverso il sistema neuro-
vegetativo e neuroendocrino, creando disfunzioni acute e croniche, e a volte vere e proprie alterazioni d’organo. 
Probabilmente in molti casi le componenti somatiche e quelle psicologiche sono inseparabili e ciò induce sem-
pre più spesso a considerare una multifattorialità di cause nella eziopatogenesi dell’infertilità.

Abstract
Allopathic medicine in concentrating exclusively on the elimination of the disease, forgets that the symptom is a 
cry of pain of nature that must be understood. The disease is in the body and in the soul. In a holistic perspective 
every bodily aspect also has a psychological and spiritual side. The etiology of a disease is multifactorial. This 
does not mean the absence of a primum movens, but it rather means that every causal event is subject to the 
influence of multiple factors and that each direct causal agent needs a locus minoris resistentiae and a specific 
resistance. In light of the above, we wish to contribute by proposing a “psychosomatic” reading on the etiology 
of infertility based on reflections and studies arising from the work experience at the Center for Physiopathology 
of Human Reproduction of Ingrassia Hospital of Palermo with the working group of Psichiatria di Collegamento 
and from private clinical experience.
The psycho-emotional component can affect fertility with different mechanisms, through the neurovegetative 
and neuroendocrine system, creating acute and chronic dysfunctions, and sometimes real organ alterations. 
Probably in many cases the somatic and psychological components are inseparable, and this leads more and 
more often to consider multiple causes in the etiopathogenesis of infertility.

Résumè
La médecine allopathique en se concentrant exclusivement sur l’élimination de la maladie, oublie que le 
symptôme est un cri de douleur de la nature qui doit être compris. La maladie est dans le corps et dans l’âme. 
Dans une perspective holistique, chaque aspect corporel a aussi un côté psychologique et spirituel. L’étiologie 
d’une maladie est multifactorielle, cela ne signifie pas l’absence d’un primum movens, mais que chaque événe-
ment causal est soumis à l’influence de facteurs multiples et que tout agent causal direct a besoin d’un locus de 
resistentiae minoris et d’une résistance spécifique. À la lumière de ce qui précède, avec la contribution qu’on 
souhaite présenter, on veut proposer une lecture «psychosomatique» sur l’étiologie de l’infertilité sur la base 
des réflexions et des études résultant à la fois par le travail effectué au Centre de Physiopathologie de la Repro-
duction humaine de l’Hôpital Ingrassia de Palerme avec le groupe de travail de la Psichiatria di Collegamento et 
de l’expérience clinique privée.
La composante psycho-émotionnelle peut affecter la fertilité avec différents mécanismes, à travers le système 
neurovégétatif et neuroendocrinien, en créant des troubles aigus et chroniques, et parfois de véritables altéra-
tions organiques. Probablement dans beaucoup de cas les composantes somatiques et psychologiques sont 
inséparables et ceci conduit de plus en plus souvent à considérer une cause multifactorielle dans l’étiopatho-
genèse de l’infertilité.



 1 - 2018106 Il corpo, la mente

Maria Rosalia Novembre

Introduzione
La medicina migliore per l’uomo è l’uomo stesso.

Il massimo grado di medicina è l’amore.
Paracelso

La scienza medica è un percorso necessario poiché attraverso la formulazione 
di ipotesi, permette di esplorare quel piccolo e ancora misterioso “cosmo” 

che è l’essere umano e di giungere, così, a nuove conoscenze. Come ci suggerisce 
Rita Levi Montalcini: “Rifiutare la scienza medica è rifiutare l’umanesimo da cui 
è nata”. Tuttavia, se la medicina si concentra esclusivamente nell’eliminazione 
della malattia, dimentica che il sintomo è un grido di dolore della natura che va 
compreso. In una prospettiva olistica ogni aspetto corporeo presenta anche un 
lato psicologico e spirituale; l’eziologia di una malattia è multifattoriale, ciò non 
significa assenza di un primum movens ma che ogni evento causale soggiace all’in-
fluenza di molteplici fattori e che ogni agente causale diretto necessita di un locus 
minoris resistentiae e di una specifica resistenza. 

Utilizzando la suddetta “lente di lettura”, il contributo desidera proporre una 
riflessione, non certo scevra da “ombre” ed esaustiva, sull’eziologia dell’infertili-
tà/sterilità. La riflessione scaturisce sia da approfondimenti della letteratura ine-
renti alla tematica sia dall’esperienza lavorativa presso il Centro di Fisiopatologia 
della Riproduzione Umana dell’Ospedale Ingrassia di Palermo con il gruppo di 
lavoro della Psichiatria di Collegamento, svolta negli anni passati e sia dall’espe-
rienza clinica privata.

Occuparsi dell’infertilità/sterilità significa entrare in ambito molto comples-
so e controverso poiché coinvolge aspetti diversi che riguardano l’essere umano 
nella sua “totalità”, aspetti che attivano nuove interazioni tra ciò che comune-
mente ma erroneamente l’uomo mette “in rapporto dicotomico”: malattia-salute, 
corporeo-psichico, materiale-spirituale, etico-amorale.

Prima di addentrarci nella riflessione, ci sembra opportuno specificare la dif-
ferenza dei due termini (infertilità/sterilità) che molto spesso, nel linguaggio co-
mune, vengono confusi o soprapposti indistintamente. La confusione si evince 
anche nella difficoltà, che le coppie hanno, nel riferire la diagnosi ricevuta dai 
loro medici. Il mondo scientifico è alle prese con un ambito molto complesso, di 
recente formazione e in veloce trasformazione.

Una coppia è considerata infertile quando non è stata in grado di concepire 
e procreare un bambino dopo almeno un anno di rapporti sessuali non protetti, 
mentre è sterile la coppia in cui uno o entrambi i coniugi sono affetti da una con-
dizione fisica permanente che non rende possibile la procreazione. Diagnosticare 
se una coppia è sterile o infertile, non ha solo un’importanza, come facilmente si 
può intuire, sul piano della pratica e dell’intervento clinico, ma anche sul piano 
psicologico della coppia che sta sperimentando, una fase del proprio “ciclo vita-



1 - 2018 107Il corpo, la mente

le” molto delicata, complessa, e considerata “innaturale”. 
Procedendo nella nostra riflessione, ci domandiamo se la sterilità/infertilità 

possa essere definita una malattia. L’Organizzazione Mondiale della Sanità dà 
una risposta affermativa in quanto condizione che rende una coppia su cinque 
“disabile” (Tallandini e Morsan, 2008), ma è una malattia “peculiare” perché la 
sterilità/infertilità impedisce di realizzare un progetto ma non di vivere la propria 
vita e perché i pazienti coinvolti sono sempre due (Bartolucci, 2009). Per diver-
si studiosi la sterilità/infertilità rappresenta un campo limite della medicina in 
quanto l’assenza di un figlio non può essere una patologia in sé (Bydlowski, 1997) 
ma la sofferenza che ne scaturisce merita di essere attenzionata, poiché compro-
mette “la salute” di un soggetto se non consideriamo quest’ultima solo assenza di 
patologie ma la condizione di completo benessere fisico, psichico e sociale. 

Le tecniche di procreazione assistita nascono per dare “una risposta” al bi-
sogno frustrato di genitorialità ed essendo delle terapie hanno conseguenze sia 
sul piano economico-sanitario in quanto “cure”, sia sul piano psicologico perché 
danno voce alla genitorialità intesa come un diritto che necessita di concretezza 
(la gravidanza e il figlio) e ponendosi come rimedio alla sofferenza, che rimane a 
volte “inesplorata e sconosciuta”. 

Anche se l’infertilità/la sterilità viene intesa come malattia, la sua eziologia non 
è per nulla chiara. In alcuni casi si parla di sterilità idiopatica, quando non sono 
riscontrabili cause oggettive. Si definisce l’infertilità psicogena, in quei casi in cui 
si è certi della presenza di fattori psicologici che interferiscono con la fertilità, 
diagnosi che può essere molto spesso a posteriori, quando si concepisce dopo 
aver intrapreso, ad esempio, un percorso terapeutico. In altri casi, è riscontrabile 
un’origine organica della sterilità, come l’endometriosi o la scarsa riserva ovarica 
nelle donne, o la sindrome di Klinefelter e le patologie dell’ipofisi nell’uomo. Nei 
casi in cui si è in presenza di cause organiche non possono essere esclusi i fattori 
psicologici e quindi è importante comprendere come la componente psicologica 
interagisce con il soma. Ippocrate nel IV secolo a.C. affermava che tutte le fun-
zioni organiche sono influenzate dalle passioni e che le emozioni possono alterare 
gli equilibri fisiologici del corpo e indurre a patologie. Le recenti ricerche hanno 
evidenziato che le componenti somatiche e quelle psicologiche sono inseparabili 
e ciò conduce ad uno studio articolato sui rapporti mente-corpo e quindi a un 
modello eziopatogenetico multifattoriale. In questa prospettiva l’infertilità/steri-
lità potrebbe essere considerata un sintomo (Baglini 2008). Ci ricorda Bydlowski 
(1997):

Eppure, ci è sembrato che questo dolore preesiste spesso alla richiesta sintomatica: la 
sterilità potrebbe essere la testimonianza di questa sofferenza. È così per molti sinto-
mi somatici. Ma l’infertilità ha la particolarità di riprodurre senza fine i temi conflit-
tuali della sessualità e della filiazione, a differenza degli altri dolori che, venendo a 

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare



 1 - 2018108 Il corpo, la mente

riempire tutto il campo delle preoccupazioni del soggetto, serviranno d’impiastro o a 
camuffare questi conflitti”.1

Diventa allora imperante esplorare questo dolore, cercare di decodificare il 
messaggio che un corpo incapace di procreare, vuole comunicare. Lo sforzo do-
vrebbe essere quello di favorire una dialettica costruttiva tra medicina e psico-
logia, per poter superare la frattura che ha caratterizzato il Novecento, tra “una 
medicina senz’anima” e una “psicologia senza corpo”. 

La psicoanalisi, che nasce in un contesto medico, come trattamento di una 
patologia, l’isteria, priva di un’origine organica, segnando la rottura con il positi-
vismo materialista dell’epoca, può facilitare la comprensione del rapporto mente-
corpo fornendo un sapere che guarda in modo nuovo al corpo e alla malattia. 
Lasciando sullo sfondo tutti gli studi e le ricerche che negli anni si sono sviluppati 
per confutare l’interdipendenza tra psiche e corpo, poniamo il focus sul contribu-
to dato da Jung con gli studi inerenti alla sincronicità. 

L’approfondimento degli studi sul misterioso parallelismo psicofisico portò 
Jung alla scoperta dell’esistenza di un principio a-razionale, proveniente da una 
oscura realtà dai nebulosi contorni. Avendo, Jung, lavorato a lungo con Pauli, os-
servò che i pensieri, alla loro origine, obbediscono al principio d’indeterminazio-
ne di Heisenberg, secondo il quale le particelle, mentre le si osserva, non hanno 
nello stesso istante una precisa localizzazione. L’indeterminazione dei protopen-
sieri e dei fatti, comporta la complementarietà negli stati quantici, mostrando ef-
fetti che sembrano privi di cause ben definite, apparendo non solo indeterminati 
ma anche paradossali e evidenziando l’assenza di una separazione. Jung, in base 
a queste osservazioni, introdusse il concetto di sincronicità, riferendosi alla rela-
zione intercorrente fra eventi esterni e fenomeni interiori, laddove intercorre un 
analogo contenuto significativo, in una relazione però inspiegabile casualmente. 
In linea con questa visione, Marie-Louise von Franz, richiama l’attenzione sull’in-
terdipendenza tra psiche e materia, sottolineando che un contenuto psichico a 
tonalità affettiva ha una ripercussione attraverso le vibrazioni emotive a livello 
fisiologico: 

La propagazione delle onde archetipiche che coinvolgono la mente umana e la natura 
possono essere paragonata agli anelli concentrici che si formano nell’acqua in seguito 
al lancio di una pietra; quest’ultimo sarebbe l’archetipo i cui effetti non si concentra-
no ed esauriscono nel punto in cui l’oggetto è caduto ma si diffondono, lentamente, 
nello spazio circostante”.2 

1   Bydlowski 1997, pp. 111-112.
2   M.L von Franz 1992, p. 30.

Maria Rosalia Novembre



1 - 2018 109Il corpo, la mente

Il corpo-materia accoglie la psiche e quest’ultima lo influenza e lo modifica, 
essendo metà complementari di un’unica realtà. La sincronicità ci può aiutare a 
comprendere la relazione tra mente e corpo superando l’antinomia insita nella 
domanda “sono i processi fisici a determinare lo psichico o la psiche che or-
ganizza la materia?”. Attraverso il concetto di sincronicità, a nostro parere, si 
potrebbe andare oltre al dilemma che non ci consente di capire come i processi 
chimici possano produrre processi psichici o come la psiche possa organizzare 
la materia. In una visione terapeutica olistica, che tenga conto della sincronicità, 
le malattie di origine organica possono essere lette facendo riferimento alla fisica 
Quantistica. 

Secondo la fisica Quantistica le malattie potrebbero essere spiegate come alte-
razione dell’equilibrio energetico-informatico del sistema generale mentale-ner-
voso e organo-funzionale. Una crisi, sul piano ontologico o mentale, altera il flus-
so delle forze energetiche dei livelli sottostanti corporee e questo potrebbe, forse, 
portare a manifestazioni sintomatiche. La corporeità ferita ci parla attraverso “un 
linguaggio misterioso” e allora, ci chiediamo, cosa ci vuole comunicare la sterili-
tà/infertilità che segna il percorso di vita non solo del singolo ma della coppia? 
Questo linguaggio misterioso ci evoca la dimensione psicoide, quella dimensione 
complessuale inconoscibile se non indirettamente attraverso il verificarsi di eventi 
somatici in correlazione spazio-temporali con emozioni esperite dal sé, partendo 
dal presupposto che, per comprendere il tempo e lo spazio dal punto di vista psi-
cologico, si deve tener conto che spirito e materia sono misteriosamente collegati. 

Le ricerche delle neuroscienze hanno condotto alla scoperta di due tipi di 
memoria, quella esplicita e quella implicita. La memoria implicita non è passibile 
di ricordo e non è verbalizzabile. Facendo riferimento a questi studi, Mancia ipo-
tizza che le esperienze infantili dei primi due anni di vita, siano depositate nella 
memoria implicita. Queste esperienze sono quelle più arcaiche, anche traumati-
che, che coinvolgono in primo luogo il corpo. Sulla base di questa ipotesi, Mancia 
parla di ‘inconscio non rimosso’. 

Tenendo conto di ciò, potremmo ipotizzare una relazione tra psicoide e sin-
cronicità, nella misura in cui le tracce mnestiche depositate nella memoria im-
plicita e nell’inconscio non rimosso potrebbero continuare a influenzare la vita 
affettiva, emotiva del soggetto slatentizzando un sintomo quando ci si trova in 
determinate condizioni spazio-temporali e relazionali. Nella relazione di coppia, 
l’infertilità dà voce a una sofferenza antica, per lungo tempo sottesa, che ostacola 
quella “coniunctio”, rappresentata simbolicamente dall’alchimia e che fa della 
materia la base dell’opus trasformativo. 

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare



 1 - 2018110 Il corpo, la mente

L’esperienza clinica presso il Centro di Fisiopatologia della Riproduzione

Attraverso l’analogia
l’invisibile si rende visibile.

Paracelso

Il Centro di Fisiopatologia della Riproduzione nasce il 30 Maggio 2005, presso 
l’U.O. di Ginecologia ed Ostetricia dell’Ospedale G.F. Ingrassia di Palermo3 e ha 
operato nel territorio per circa dieci anni.

Il Centro è nato grazie all’attivazione del progetto di ricerca “Outcome dei 
costi della fertilizzazione in vitro rispetto al trattamento tradizionale delle coppie 
infertili”; gli obiettivi che gli operatori del Centro si erano prefissati di realizzare, 
attraverso la prassi clinica specialistica, erano quelli di sostenere la coppia duran-
te il percorso diagnostico e terapeutico dell’infertilità o della sterilità.

Il Centro PMA proponeva un modello operativo multidisciplinare: l’équipe 
psichiatrica/psicologica dell’U.O della Psichiatria di Collegamento4 affiancava 
l’équipe medica durante il colloquio preliminare con gli utenti, allo scopo di rac-
cogliere una eventuale domanda di consulenza specifica, attraverso l’analisi dei 
bisogni dell’individuo e della coppia.

Il “primo passo” è stato quello di creare un lavoro di équipe interdisciplinare 
e quindi di integrazione con lo staff sanitario. Tale fondazione si è realizzata attra-
verso uno strumento privilegiato, il Gruppo di discussione, che in una prima fase 
ha consentito un confronto dei reciproci modelli e prassi di intervento. Successi-
vamente, il gruppo è stato utilizzato come spazio protetto dove poter esprimere 
e attenzionare le difficoltà, soggettive e gruppali, che scaturivano dall’interazione 
con le coppie portatici di un “disagio profondo e complesso”, attivando negli 
operatori sanitari “un ipercoinvolgimento” che poteva essere d’ostacolo alla pras-
si operativa. Una situazione di gruppo, nella quale gli operatori si trovavano a 
riflettere sulla propria pratica professionale e sulle possibilità di cambiamento:

Nelle nostre relazioni con gli altri la domanda cruciale è se un elemento di illimita-
tezza viene espresso nella relazione […] soltanto la conoscenza del nostro imprigio-
namento nell’Io forma la connessione con l’illimitatezza dell’inconscio.5

La co-conduzione dei primi colloqui ha fatto sì che le coppie potessero usu-
fruire di un approccio olistico, poiché attraverso le diverse figure professionali 
presenti si offriva uno spazio di accoglienza, sia agli aspetti organici che di quel-
li psichiatrici, psicologici e socio-relazionali. Gli operatori hanno, inoltre, avuto 

3   L’équipe medica del Centro, composta da biologi e ginecologi, era diretta dal dottor M. Petronio.
4   L’équipe dell’Unità operativa, coordinata dalla dott.ssa Anna Carreca, era composta da psichiatri, psicote-
rapeuti e assistenti sociali.
5   Jung 1934, p. 333.

Maria Rosalia Novembre



1 - 2018 111Il corpo, la mente

l’opportunità di “fondare sul campo” un modello interdisciplinare dove le varie 
identità professionali hanno mantenuto la propria specificità e le proprie funzioni.

Le coppie con problemi di sterilità/infertilità si rivolgevano al Centro di Fe-
condazione Assistita, dopo un lungo travaglio emozionale e affettivo, sia indivi-
duale che interpersonale, e giungevano, motivate dallo sviluppo delle biotecno-
logie, pieni di speranze: la fecondazione veniva vista come soluzione definitiva e 
investita di aspettative “miracolose”. A tutte le coppie è stato proposto un sup-
porto psicologico e/o psichiatrico. In alcuni casi sono stati svolti dei colloqui 
di coppia, ma spesso è emersa una difficoltà ad esprimere contenuti profondi o 
disagi di fronte al partner, per paura di “ferire l’altro”, in questi casi si è proposto 
un intervento in parallelo ai due membri della coppia, seguiti da due psicotera-
peuti differenti. Pur presentando differenze soggettive, le diverse storie di vita e 
di coppia, manifestavano dei disagi comuni quali la presenza di sintomi ansiosi o 
depressivi preesistenti, acuiti dal desiderio frustrato di un figlio e dall’incertezza 
dell’iter terapeutico. Comune per le coppie era il vissuto di fallimento dovuto 
alla difficoltà a procreare, il vissuto di colpa auto ed eterodiretto, la rabbia e la 
tristezza per il non riuscire a portare avanti un percorso considerato naturale e 
spontaneo, quale la gravidanza. 

L’attività svolta dall’équipe di Psichiatria di Collegamento nell’Ambulatorio 
di Fisiopatologia della Riproduzione è stata guidata dall’ipotesi che ci possa es-
sere “una interdipendenza tra corpo-mente-relazione: la profonda correlazione tra 
aspetti biologici e psicologici, come confermano le comparse di gravidanze spon-
tanee, a volte “inspiegabili” dal punto di vista medico-biologico, e che magari 
si verificano quando le coppie iniziano le pratiche di adozione o si trovano in 
periodi di pausa tra un tentativo e l’altro, inducono a ipotizzare che l’infertilità 
possa essere il risultato di un’idiosincrasia tra un’identità che muta e si trasforma 
in madre o padre e un corpo che non supporta tale trasformazione. Conflitti irri-
solti, ambivalenze affettive, difese unitamente a condizionamenti socio-culturali, 
ideologici, religiosi, condizionamenti relativi alla struttura di personalità, sembra-
no essere i contenuti e le con-cause dell’infertilità/sterilità. I contenuti problema-
tici creano delle difficoltà nella relazione soggetto-ambiente, poi la co-esistenza 
tra aspetti irrisolti e difficoltà relazionali potrebbero produrre un cambiamen-
to nella condizione neurofisiologica della persona, alterandola. Diversi studi su 
soggetti traumatizzati hanno dimostrato che il sistema nervoso centrale ha un 
ruolo determinante sulla regolazione degli ormoni sessuali, anche se non sono del 
tutto noti i meccanismi di interazione. Spiega, ad esempio, Invitto (2008) che di 
fronte ad un evento stressante, l’ipotalamo libera sia endorfine, per sopportare 
il dolore sia, sotto l’effetto dell’adrenalina, l’ormone CRH che induce l’ipofisi a 
secernere ACTH per la produzione di cortisolo, l’ormone dello stress, da parte 
delle ghiandole surrenali. Nella regolazione del sistema riproduttivo, l’ipotalamo 

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare



 1 - 2018112 Il corpo, la mente

rilascia un ormone messaggero che induce l’ipofisi a liberare le gonadotropine 
per stimolare l’attività delle gonadi, in modo costante nell’uomo e ciclico nella 
donna. Alti livelli di cortisolo riducono la funzione testicolare e la diminuzione 
di gonadotropine causerebbe in entrambi i sessi un calo della libido. Si ipotizza, 
quindi, una circolarità di cause ed effetti nella quale la persona si troverà intrap-
polata. Secondo un pensiero analogico le conflittualità si rispecchiano nell’organo 
o nella sua funzione che riesce a “dare voce” al senso profondo e non espresso
dal comportamento cosciente. Numerose sono state le coppie seguite psicologi-
camente, nel loro “viaggio”; alcune sono riuscite a “contattare” i loro nodi con-
flittuali interiori sia soggettivi che relazionali, riuscendo ad affrontare le difficoltà
in maniera più adeguata, elaborando l’ansia e i vissuti di fallimento sperimentati,
altre si sono interrogate più profondamente sulla “reale motivazione” che le ha
portate a decidere per la fecondazione medicalmente assistita e ciò le ha condotte
su altre “strade”.

Il viaggio alla ricerca di un figlio: frammenti clinici.
Dal primo colloquio anamnestico con una coppia, sposata da 15 anni, si evince 

una storia clinica molto delicata: la paziente ha avuto tre gravidanze, tutte e tre 
esitate in aborti spontanei, la prima all’ottavo mese, la seconda al terzo mese e la 
terza alla settima settimana. La paziente riferisce, inoltre, di soffrire di epilessia 
fin dai 14 anni. Gli operatori sanitari, sulla base di queste informazioni anamnesti-
che, consigliano alla coppia una consulenza psichiatrica/psicologica. La paziente 
si mostra favorevole, il marito (molto più anziano della moglie), invece sembra un 
po’ perplesso. Incontrano la psicologa con la quale hanno un primo colloquio: 
dall’analisi della domanda e dalle informazioni ottenute, si concorda un percorso 
di psicoterapia breve, che i coniugi effettueranno parallelamente con operatori 
diversi e si propone una consulenza psichiatrica per una ri-valutazione della pato-
logia di cui soffre la paziente, colloquio che in questa fase, viene rifiutato.

Rebecca e Lucio (chiameremo così i nostri pazienti) hanno strutturato una 
relazione affettiva caratterizzata da fantasie genitoriali, quindi di contenimento e 
accudimento. La donna ha perso il padre quando aveva solo 3 anni, in circostanze 
misteriose. La sua infanzia e la sua adolescenza sono state costellate da diverse 
difficoltà, esacerberate dall’assenza funzione del terzo. I conflitti rimasti al di qua 
della simbolizzazione e della parola, hanno trovato una possibilità d’espressione 
nelle crisi epilettiche prima e nell’infertilità dopo. La storia di Rebecca e Lucio ci 
evoca quella fantastica di Merlino e Viviana (il vecchio saggio e la giovane donna): 

Nella foresta di Brocéliande il vecchissimo Merlino, caduto dal tempo, incontra la 
giovane Viviana. Con un ramo egli descrive attorno a sé e all’amata un cerchio. Fiori 
ed erbe emanano un profumo più intenso, il sole sale più alto nel cielo. Una siepe 
è cresciuta e nasconde gli amanti dagli sguardi curiosi del mondo. Gioco d’amore. 

Maria Rosalia Novembre



1 - 2018 113Il corpo, la mente

Viviana chiede all’amante di rivelarle la formula da cui scaturisce tale magia. Merli-
no, che si aspetta da lei dedizione, esaudisce il suo desiderio. Ma è un inganno, non 
uno scambio. Lui è affascinato dalla sua vulnerabilità giovanile, lei dalla saggezza di 
Merlino. Dopo aver giaciuto insieme, Merlino pone il capo nel grembo dell’amata. 
Sogno e realtà si confondono. Lei si alza, mormora la parola magica. L’incantesimo è 
indissolubile. Merlino si sveglia e ha l’impressione di trovarsi in un’alta torre. Com-
prende quando è accaduto e dice a Viviana: “Mi hai ingannato; nessuno oltre te potrà 
liberarmi da questa torre”.6

Rebecca proietta su Lucio il suo bisogno di un affetto genitoriale mai real-
mente conosciuto; Lucio si “identifica” con il ruolo, sostiene la moglie, si sfor-
za “nell’aiutarla a crescere” ma vi riesce parzialmente, (non è il vecchio saggio) 
poiché anche lui poco maturo affettivamente, alla ricerca continua di consensi 
relazionali, dipendente dalla madre e bloccato in una fase adolescenziale, dove 
“lo stare con gli amici, cantare e fare musica” è vissuto come il tempo e lo spazio 
in cui è possibile esprimere la propria personalità, senza vincoli e responsabilità.

Nella leggenda l’unione tra Merlino e Viviana è trasformativa per entrambi: 
in Merlino nasce la necessità di mostrarsi in modo nuovo, di non essere solo un 
chiaroveggente ma un uomo che ama ed è amato, in Viviana nasce, invece, la con-
sapevolezza della propria saggezza femminile. Non è così per la nostra coppia, 
entrambi “prigionieri di una torre”. Rebecca “incantata” in un posto fantastico 
che è rappresentato dalla possibilità di avere un figlio a tutti i costi, desiderio così 
pregnante che le causa una distorsione del dato di realtà, Lucio “aderente” ad un 
ruolo che non gli appartiene e che non gli consente di crescere realmente e affetti-
vamente. Il percorso psicoterapico effettuato è stato per entrambi molto travaglia-
to, ma ha permesso una presa maggiore di consapevolezza rispetto alle condizioni 
mediche, personali e relazionali esistenti, rallentando “la loro corsa verso la gravi-
danza”. La paziente ha, infine, deciso di incontrare la psichiatra, per ri-valutare la 
sua patologia: dal colloquio è emersa una totale trascuratezza e sottovalutazione 
dei sintomi, una assenza di terapia farmacologica, una totale “negazione” di questa 
parte malata, poiché predominava “il desiderio illusorio di maternità”.

Dopo aver fatto questo percorso “a più voci”, la coppia ha deciso di sospende-
re momentaneamente, l’iter terapeutico per la fecondazione assistita e prendersi 
cura dello stato di salute generale di entrambi, in particolare di Rebecca.

Diletta e Walter richiedono “spontaneamente” la consulenza psicologica: “a 
dire il vero la consulenza serve a lei, perché io non ne ho proprio bisogno” così si 
esprime Walter (il nostro paziente) durante il primo colloquio.

La coppia arriva puntualissima all’appuntamento: Diletta e Walter colpiscono 
per il loro aspetto fisico, entrambi giovani, belli e esteticamente molto curati, 
molto affettuosi l’uno nei confronti dell’altro, una coppia perfetta.

6   Hetmann 1980, p. 82. 

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare



 1 - 2018114 Il corpo, la mente

Diletta si è sottoposta, mesi fa, alla FIVET: è andato tutto bene per circa un 
mese, durante il quale hanno trovato legittimazione nella coppia le fantasie, le 
emozioni di una maternità e una paternità finalmente possibili; dopo di che l’a-
borto spontaneo e il conseguente crollo fisico e psichico di Diletta. L’epilogo 
della FIVET sembra confermare alcuni studi sperimentali (O ‘Moore, Harrison, 
Murphy, Carruthers,1983), che lasciano supporre che lo stress e la preoccupazio-
ne della donna, aumentati proprio dopo il transfert degli embrioni, influiscono 
psico-somaticamente sui processi che garantiscono la funzionalità uterotubale e 
che consentono l’annidamento dell’embrione, pregiudicandoli: 

È probabile che una reazione psicosomatica influenzi anche i micro-spasmi e i micro-
movimenti vibratori dell’utero che così respingono l’embrione nel post-transfert, ren-
dendo impossibile l’annidamento”. 7

Diletta è depressa e sviluppa una serie di sintomi psicosomatici ma si intra-
prende con entrambi un percorso psicoterapico parallelo. È Walter ad essere in-
fertile, anche se si esprime come se il problema riguardasse Diletta, è lei a sentirsi 
inadeguata, incapace di “generare una vita nuova”. Walter è un giovane uomo, 
dai tratti narcisistici, proteso verso la carriera professionale, il desiderio di un fi-
glio espresso coscientemente non coincide con il desiderio inconscio, l’infertilità 
quale sintomo psichico, simbolizza il non desiderio/paura di paternità, latente e 
incistato nel corpo.

Diletta dà voce a quella sofferenza, a quel tormento e a quell’inadeguatezza 
che il suo uomo non riesce a esprimere, imprigionato come è nel suo “narcisismo 
difensivo”, e dà, anche se inconsapevolmente, alla coppia la possibilità di mettersi 
in discussione per attivare un profondo cambiamento individuale e relazionale. 
La storia di questi due giovani ci ha fatto toccare con mano ciò che ci ricorda Jung 
(2003), che quando si analizzano delle persone unite da un rapporto strettissimo, 
non ci si può limitare a trattare la loro psicologia come un fattore a sé stante. La 
psicologia individuale, in un caso del genere, è spiegabile soltanto partendo dal 
presupposto che in quella mente sta funzionando contemporaneamente un altro 
essere umano, quindi ci stiamo occupando della psicologia di un rapporto, e non 
della psicologia di un individuo isolato. Il percorso psicoterapico, anche se in 
modo diverso, ha slatentizzato in Diletta e Walter emozioni e pensieri che po-
tranno essere promotori di cambiamento, poiché ognuno di loro sta imparando 
ad “ascoltarsi” e ad “ascoltare” ponendo fine al circolo vizioso della proiezione-
identificazione.

La storia di Lea, invece, sembra evocare il mito di Ermione: come Ermione, 
Lea è stata abbandonata dalla madre a nove anni. È riuscita, nonostante le vicen-
de tristi della vita, a realizzarsi professionalmente ma quando decide di convivere 

7   Righetti,2001, p.166.

Maria Rosalia Novembre



1 - 2018 115Il corpo, la mente

con Fausto, viene ostacolata dal padre, che come Menelao aveva pensato per lei 
ad un altro uomo. Lea, però contro tutti e tutto, va per la sua strada e va a convi-
vere con il suo uomo. Fausto, padre di tre figli avuti nel precedente matrimonio, 
non ha il desiderio di una nuova paternità. E non accoglie “l’urlo muto” della 
donna. Dopo diversi anni, l’uomo cede alle richieste insistenti della compagna e 
decidono, così, di avere un figlio. Il progetto di genitorialità, però, viene ostacola-
to dalla diagnosi di sterilità di Lea. Ermione, pur amando Oreste (che sposò suc-
cessivamente e a cui diete un figlio, Tisameno) fu costretta a sposare Neottolemo, 
ma questa unione fu sterile, allo stesso modo Lea pur sposando “il suo uomo” 
sembra voler espiare la “colpa” per non aver soddisfatto il desiderio “dell’altro 
uomo della sua vita”, il padre, e con la sterilità sembra, anche, esprimere “il desi-
derio di punire” Fausto per non aver compreso il suo bisogno di maternità a suo 
tempo. Un figlio è anche un dono tra i sessi. L’unione dei corpi è l’espressione 
di una intimità intrisa di tutte le dimensioni consce e inconsce. Lea ha intrapreso 
un percorso psicoterapeutico personale che la sta conducendo all’esplorazione di 
aree a lei “sconosciute e dolorose”: non sa dove la condurranno e a quali decisioni 
la porteranno, ma sicuramente le faranno scoprire “una dimensione spirituale” 
come avvenne per Ermione quando alla morte di Oreste, divenne compagna di 
Diomede. L’infertilità ci appare come fenomeno esterno di una ristrutturazione 
interiore, che determina un’esplosione di energia psichica che si riverbera nel 
corpo. Fenomeno associato all’archetipo del Joker, che, manifestandosi in una 
fase di crisi dell’esistenza, se “accolto e compreso” può essere liberatorio, “per-
ché accade nel Kairos, al momento opportuno, quando ci sentiamo preparati per la 
transizione”8,collegandoci al futuro e al nostro destino.

Conclusioni
Il ricorso alle biotecnologie, dà la possibilità di rispondere a un bisogno com-

plesso ma, come sostiene Fiumanò (2000), l’infecondità può costituire un sintomo 
e il ricorrere alla PMA può essere un modo per “bypassare” il sintomo lasciando 
irrisolto il conflitto che esprime. Il desiderio di genitorialità va continuamente e 
dinamicamente costituito, ha a che fare con un cammino di consapevolezza di 
sé, dei propri spazi interni, della propria vita emotiva ed affettiva, della propria 
storia (dove i capitoli basilari sono quelli iniziali) e del modo di affrontarla, delle 
proprie risorse, dei propri legami. L’adulto diviene genitore se, prima ancora di 
sentirne l’attitudine, è una persona in crescita, in grado di guardare dentro sé 
stessa e di nutrire rapporti chiari con gli altri. 

Il superamento dell’infertilità, vissuta come trauma, dipende non solo dalle 
possibilità concrete di risoluzione del problema, ma anche dalla struttura carat-
teriale dell’individuo e dall’equilibrio che la coppia riesce a mantenere o rista-

8   Peat, 2014, p.105.

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare



 1 - 2018116 Il corpo, la mente

bilire. Il compito intrapsichico include l’accettazione del problema, il far fronte 
alle pressioni sociali, il riflettere sull’importanza della genitorialità e sulla propria 
motivazione ad avere un figlio, decidendo poi se affrontare il lungo iter diagno-
stico-terapeutico della fecondazione medicalmente assistita. Da questo deriva la 
necessità di mettere a punto interventi ad hoc al fine di facilitare una rielaborazio-
ne dei problemi relativi agli aspetti psicologici, sessuali e relazionali determinati 
dalle difficoltà procreative. Interventi che non isolino le componenti somatiche 
e fisiologiche del problema da quelle psicologiche e che riconoscano la natura 
emotivo-affettiva della sofferenza. Solo se si agisce su questi aspetti si può trovare 
una risoluzione ed una accettazione che favoriscono l’unità necessaria all’equili-
brio esistenziale e la possibilità di una scelta che sia davvero creazione di presup-
posti per un percorso di genitorialità consapevole o l’abbandono del “desiderio 
onnipotente” di procreare a tutti i costi. Il modello di intervento utilizzato, che 
si è dispiegato su vari livelli, ha cercato di avere lo sguardo rivolto, non solo alla 
persona portatrice di una sofferenza ma anche ai vari attori della scena terapeu-
tica, nella consapevolezza che “cura” la presa in carico totale della persona nel 
suo unico intreccio tra psiche e corpo attraverso l’accoglienza, la solidarietà con-
sapevole, il nostro “essere per l’Altro e con l’Altro” e nell’attenzione, nel rispetto 
della relazione intesa come aludel, spazio in cui è possibile l’opus trasformativo 
del processo individuativo.

Bibliografia

Ammaniti M. (a cura di), La gravidanza tra fantasia e realtà, Il Pensiero Scientifico, Roma 1992.
Baglini A. (2008) Fecondazione assistita. http:nuke.cstcs.it/portals/0/pdf/fecondazioneassistita.pdf 
Bartolucci R., Il bisogno di cura della coppia infertile il punto di vista del paziente, Intervento al Convegno Infer-

tilità tra soma e psiche: riflessioni, professionalità, esperienze a confronto, Milano 2009.
Bydlowski, M., Il debito di vita. I segreti della filiazione. Quattroventi, Urbino,2000.
Boffi, S. (a cura) Heisenberg. Onde e particelle in armonia. Alle sorgenti della meccanica quantistica. Jaca Book, 

Milano, 1991.
Carreca A., La Rosa F., Caprì C., Cinà G., Novembre M.R., Prestifilippo C., Sabatino C, Settineri P., The 

Intervention of Palermo ASL 6 Mental Health Department (Consultation Liaison Psychiatry) into Ingrassia 
Hospital Reproduction Physio Pathology Division. In Atti del 10th Meeting European Association for Con-
sultation Liaison Psychiatry and Psychosomatics EACLPP, September 27-29, 2007, Bologna.

Cecotti M., Procreazione Medicalmente Assistita. Aspetti psicologici della sterilità, della genitorialità e della filia-
zione, Armando, Roma, 2004.

Fiumanò, M. A ognuna il suo bambino. La domanda di maternità tra psicoanalisi e medicina della procreazione. 
Nuova Pratiche Editrice, Milano, 2000.

Freud, S. (1890): Trattamento psichico (trattamento dell’anima), in Opere, volume 1, Bollati Boringhieri, Torino, 
1967.

Freud, S. (1905a): Tre saggi sulla teoria sessuale, in Opere, volume 4, Bollati Boringhieri, Torino, 1970. 
Freud, S. (1905b): Frammento di un’analisi d’isteria, in Opere, volume 4, Bollati Boringhieri, Torino, 1970.
Hetmann, F. Merlino, White, Colonia, 1980.
Invitto, S. All’origine era. La nuova storia del generare e dell’essere generato. Dinamiche psico-logiche in provetta. 

Franco Angeli, Milano, 2008.
Jung, C.G. (1907b): Psicologia della dementia praecox, in Opere, vol. 3, Bollati Boringhieri, Torino, 1971.
Jung, C.G. (1928): Tipologia psicologica, in Opere, vol. 6, Bollati Boringhieri, Torino, 1969.

Maria Rosalia Novembre



1 - 2018 117Il corpo, la mente

Jung, C.G. (1934): Considerazioni generali sulla teoria dei complessi, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, Tori-
no,1976.

Jung, C.G. (1934-1954): Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere, vol. 9*, Bollati Boringhieri, Torino, 
1980.

Jung, C.G. (1936): Il concetto di inconscio collettivo, in Opere, vol. 9*, Bollati Boringhieri, Torino,1980.
Jung, C.G. (1952): La sincronicità come principio di nessi acausali, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, Torino, 

1976.
Jung, C.G Analisi dei sogni in Perez L. (a cura di), Bollati Boringhieri, Torino, 2003.
Mancia, M. Psicoanalisi e neuroscienze, Springer Wercag, 2008.
O’ Moore, A.M., O’ Moore, R.R., Harrison R. F., Murphy, G., Carruthers M.E. (1983), Psychosomatic aspect 

in idiopathic infertilithy: Effects of tratment with autogenic training. in Journal Psychosomatic Research, 27, 
145-151.

Pauli, W. Psiche e Natura, Adelphi, Milano, 2006.
Peat, F.D, Sincronicità. Un connubio tra materia e psiche, Magi, Roma, 2014.
Righetti, P. L. (2001). I vissuti psicologici nella procreazione medicalmente assistita: Interventi e protocolli integrati 

medico-psicologici. Contraccezione Fertilità Sessualità, 28, 159-166.
Tallandini, M. A. Morsan V. (2008) Essere genitori di bambini nati in provetta: conseguenze della Procreazione 

Medicalmente assistita (PMA) sugli aspetti della relazione parentale in Psicologia clinica dello sviluppo, 2008, 
12 (2), pp. 179-202.

Von Franz, M.L, Psiche e Materia, Boringhieri, Torino, 1992.

Il silente parlante: il senso profondo di un corpo che non riesce a procreare





1 - 2018 119Il corpo, la mente

VOCE AL GESTO E MOVIMENTO ALLA PAROLA
IL TEATRO COME FUNZIONE SIMBOLICA

Gabriele Ajello, Gabriella Giannì

Parole chiave: Autismo, teatro, simbolico, corpo-psiche, setting aperto

Riassunto
In questo articolo desideriamo presentare l’esperienza di un laboratorio teatrale condotto in collaborazione con 
il Centro Educativo Logopedico Psicomotorio Psicologico (CELPP) di Palermo.
A partire dalla filastrocca di Gianni Rodari “le favole dove stanno?”, ci si è orientati verso la possibilità di far 
entrare i partecipanti in contatto con la propria dimensione espressiva e narrativa, e di facilitare il dialogo tra il 
corpo e la psiche all’interno di un setting strutturato ma aperto alla trasformazione.
Verrà evidenziato come i partecipanti, ragazzi di età tra i 10 e 18 anni con diagnosi di disturbo dello spettro 
autistico e disabilità intellettive medio-gravi, abbiano vissuto la rappresentazione scenica della loro dimensione 
psico-corporea in un senso evolutivo e dinamico adattando e, in taluni casi, migliorando le loro funzioni psico-
motorie e cognitivo-affettive. Ci si soffermerà, inoltre, sulla prospettiva clinica del Setting di lavoro attraverso 
l’attività teatrale e su come essa possa agire sulla mente e sul corpo degli operatori oltre che degli utenti. L’atto 
teatrale, ponte tra le funzioni somatiche e quelle psichiche, ha consentito infatti uno scambio trasformativo 
all’interno del gruppo che, da una iniziale condizione di pensiero concreto è transitato verso una maggiore 
espressione della sua funzione immaginativa e a tratti di quella simbolica.

Abstract
In this article we would like to present the experience of a theatrical laboratory in collaboration with the Celpp 
of Palermo (Psychological Psychomotor Logopedico Educational Center).
Starting from the nursery rhyme of Gianni Rodari “where are the tales?”, We are oriented towards the possi-
bility of getting the participants in contact with their own expressive and narrative dimension and to facilitate 
the dialogue between the body and the psyche inside of a structured setting but open to transformation. It will 
be highlighted how the participants, boys between the ages of 10 and 18 with diagnosis of autism spectrum 
disorder and medium-severe intellectual disabilities, experienced the scenic representation of their psycho-cor-
poreal dimension in an evolving and dynamic sense, adapting and in some cases improving their psycho-motor 
and cognitive-affective functions. Furthermore, we will focus on the clinical perspective of the working Setting 
through theatrical activity and on how it can act on the mind and body of operators as well as users.
The theatrical act, a bridge between somatic and psychic functions, has indeed allowed a transformative ex-
change within the group which, from an initial condition of concrete thought, has moved towards a greater 
expression of its imaginative function and sometimes of the symbolic one.

Resumè
Dans cet article, nous aimerions partager l’expérience d’un laboratoire théâtral en collaboration avec le Celpp 
de Palerme (Centre d’éducation logopédique, pychometeur et psychologie).
A partir de la comptine de Gianni Rodari “où sont les contes?”, nous sommes orientés vers la possibilité de 
mettre en contact les participants avec leur propre dimension expressive et narrative et de faciliter le dialogue 
entre le corps et la psyché à l’intérieur d’un setting structuré mais ouvert à la transformation.
On remarquera comment les participants, les garçons âgés de 10 à 18 ans avec de trouble du spectre de l’autisme 
et déficience intellectuelle modérée à sévère, ont expérimenté, vécu la représentation scénique théâtral de leur 
dimension psychocorporelle dans un sens évolutif et dynamique, en adaptant et en quelques cas s’améliorant, 
leurs fonctions psycho-motrices et cognitives-affectives. Nous nous concentrerons également sur la perspective 
clinique du setting (de l’environnement de travail) à travers l’activité théâtrale et comment elle peut agir sur 
l’esprit et le corps des opérateurs ainsi que des partecipants.
L’acte théâtral, pont entre les fonctions somatiques et psychiques, a en effet permis un échange transformateur 
à l’interieur du groupe qui, à partir d’une condition initiale de la pensée concrète, s’est déplacé vers une plus 
grande expression de sa fonction imaginative et parfois symbolique.



 1 - 2018120 Il corpo, la mente

Le favole dove stanno? 
Ce n’è una in ogni cosa, nel legno, nel tavolino, 
nel bicchiere, nella rosa.
La favola sta lì dentro da tanto tempo, e non parla:
è una bella addormentata e bisogna svegliarla.
Ma se un principe, o un poeta, a baciarla non verrà
ogni bimbo la sua favola invano aspetterà.
Gianni Rodari, 1973

Corpo e relazione

In quest’articolo riportiamo l’esperienza di un laboratorio gruppale condotto 
insieme alla dott.ssa Noemi Calcaterra e alla regista teatrale Laura Scavuzzo. 

Il laboratorio si è svolto complessivamente in due annualità, ognuna delle quali 
ha previsto uno spettacolo conclusivo. Gli utenti del laboratorio sono stati inviati 
dal Celpp (Centro Educativo Logopedico Psicomotorio Psicologico), struttura 
operante a Palermo e gli incontri si sono svolti presso il Piccolo Teatro Patafisico 
di Palermo. Il gruppo è stato composto da 8/10 ragazzi con diagnosi di disturbo 
dello spettro autistico e disabilità intellettive medio-gravi (A.A.V.V., 2013, pp 27-
28-29) seguiti, nell’ambito delle attività del Celpp, dalla dott.ssa Angela Restivo.

Per la descrizione di questo laboratorio abbiamo pensato di utilizzare sia un
linguaggio descrittivo per esplicitare la base teorico-metodologica che ha carat-
terizzato l’attività svolta, sia un linguaggio narrativo al fine di trasmettere i vissuti 
che hanno fatto da bussola al lavoro degli operatori.

L’ipotesi di fondo che ha guidato l’intervento laboratoriale è stata che il la-
voro sull’area espressiva teatrale possa facilitare lo sviluppo delle risorse psico-
corporee silenti, o non ancora espresse, in pazienti con le caratteristiche sopra 
descritte. Riprendendo l’esperienza dei laboratori di danza-movimento-terapia di 
Di Quirico, anche noi ci siamo confrontati, in taluni casi, con 

l’impossibilità di affidarsi al proprio corpo e al proprio movimento come linguaggio 
simbolico naturale, peculiare e condivisibile all’interno di una relazione.
(Di Quirico, 2012, p.255)

Pertanto la cornice teorica che ha accompagnato il percorso ha seguito l’in-
tento di leggere 

l’uso del corpo come strumento della relazione psicoterapeutica, affrancando 
il movimento dalla possibile interpretazione di agito.
(Di Renzo, 2012, p. 151)

1   Di Renzo, M., Il corpo come strumento per abitare la distanza nella relazione terapeutica con il bambino, in Di 

Gabriele Aiello - Gabrielal Gianni



1 - 2018 121Il corpo, la mente

Voce al gesto e movimento alla parola

Il teatro, infatti, consente l’accesso ad una dimensione polisemica dell’espres-
sione corporea, per andare oltre la sola lettura sintomatologica che rischia di in-
terpretare il corpo-psiche dell’individuo solo come portatore di una patologia, 
limitandone le altre possibili declinazioni simboliche. Sul tema della contrapposi-
zione materia-psiche, Di Renzo prosegue evidenziandone i rischi: 

il primo rischio, legato al riduttivismo, depaupera la psiche dalla sue componenti 
corporee mentre il secondo condanna la materia riducendola ad una concretezza non 
pensabile o sublimandola in una pensabilità frutto di astrazioni e non di manifesta-
zioni corporee” (ibidem). 

Alla luce di questa consapevolezza, abbiamo fatto in modo che ogni espressio-
ne emotivo-corporea potesse diventare risorsa condivisa del gruppo. Ad esempio, 
la rabbia di Carlo, espressa con urla terrificanti che spaventavano gli altri parteci-
panti e con uno stringere serrato delle sue mani sul corpo degli operatori o degli 
altri utenti, è divenuta materiale drammaturgico narrabile attraverso la messa in 
scena di tale sentimento. L’espressione e la condivisione dell’esperienza emotiva 
riusciva così ad avere una manifestazione catartica che ne modificava il solo aspet-
to di agito inerte. 

Luoghi, luci, voci

Aspettando che arrivino i ragazzi prepariamo con cura e lentezza lo spazio della scena. 
Scegliamo le sedie e posizioniamo le luci sul palco, utilizzando un piazzato chiaro che dia 
una forma di cerchio che accompagni e definisca uno spazio circolare insieme alla posizione 
delle sedie. Le musiche le abbiamo già concordate precedentemente e le useremo per una 
prima fase di rilassamento e concentrazione sul proprio corpo. I ragazzi arrivano preceduti 
da un lieve vociare che si amplifica nei corridoi vuoti dell’ex Ospedale Psichiatrico che ospita 
i locali del teatro. Tale vociare indistinto, nel tempo diventa per noi suono noto e piacevole. 

“... E io mi ascolto”

Lontana dal mondo delle parole e dei pensieri, mi sembrava di essere trasportata in 
un luogo silenzioso, isolato e potente nella severità che esprimeva l’incanto in cui la 
bambina sembrava immersa.
 (Di Quirico, 2012)

La fase iniziale di ogni incontro è stata caratterizzata da un momento di ri-
lassamento di gruppo attraverso l’ascolto della musica. Il conduttore invitava i 
partecipanti a prendere progressivamente contatto con tutte le parti del proprio 
corpo attraverso movimenti leggeri del capo, delle spalle, delle braccia fino ad 
arrivare ai piedi. Questo esercizio di apertura faceva emergere come taluni sog-
getti esprimessero il loro corpo con un movimento rigido e stereotipato seppur 

Quirico, A., (a cura di), ibidem.



 1 - 2018122 Il corpo, la mente

accompagnato da uno sguardo sorridente ma immobile, mentre altri non riusci-
vano a seguire i vari stadi di movimento proposti velocizzandone o rallentandone 
parossisticamente la gestualità. 

Nel corso del tempo e con l’abitudine all’esercizio, l’espressione dello stato 
somatico individuale all’interno della cornice del gruppo ha consentito l’emerge-
re di traiettorie personali di posizionamento sulla scena attraverso un movimento 
divenuto spontaneo, non programmato e quindi inaspettato per gli stessi ragazzi 
(Whitehouse M, 1968, p. 272-277).

Tale percezione di sé e del proprio corpo in movimento ha consentito anche 
agli operatori di entrare in una nuova relazione dinamica con il gruppo. Il team 
degli operatori, infatti, si incontrava con cadenza regolare per esprimere sia i pro-
pri vissuti personali che le strategie di intervento specifiche per ciascun utente del 
laboratorio. Tali incontri hanno avuto spesso un ruolo di chiarificazione rispetto 
alle difficoltà che incontravamo nel corso del lavoro. Nel corso del laboratorio, 
poi, abbiamo utilizzato le tecniche riabilitative discusse in sede di riunione, riu-
scendo, così, a offrire agli utenti uno spazio esperienziale in cui poter sperimen-
tare nuove forme di connessione tra il gesto, la parola e il movimento. Dopo una 
fase di restituzione relativa al lavoro svolto, gli utenti stessi diventavano, via via, 
sempre più capaci di proporre, in maniera autonoma, elementi narrativi aggiunti-
vi sia al personaggio da loro interpretato, sia al testo teatrale. 

Durante la fase di riscaldamento del gruppo, mi ritrovo accanto Aldo, alto, con il suo 
corpo che sovrasta il mio, ma che nel momento in cui in cerchio, mano nella mano, 
ondeggiamo come se fossimo onde del mare, avverto che si muove con delicata legge-
rezza ed improvvisamente lo sento quasi fluttuare.
Durante questo esercizio mi sussurra “chiudiamo gli occhi e pensiamo”.
Ed io lo ascolto e mi ascolto.
Ed emozionata mi affido a questa sua indicazione.
Anch’io chiudo gli occhi ed incontro il mio corpo ed il mio stesso movimento.
Penso a tutti quegli aspetti che in questi incontri non solo sto osservando nel corpo 
dei ragazzi, ma che sento sul mio corpo, con le mie morbidezze e con le mie rigidità e 
con una libertà di movimenti che Aldo “mi” e “ci” sta donando.
Mi ritrovo anch’io su un palcoscenico di teatro, mi ritrovo anch’io in una stanza buia 
con i riflettori accesi, sento sotto i miei piedi lo scricchiolio delle assi di legno del pal-
coscenico, e mi muovo riscoprendo una dimenticata libertà di movimento. 

Le variabili regole del setting

Da terra conviene progettare la rotta
Se si riesce a farlo destramente,
Ma quando si è per mare 
Bisogna correre con il vento che c’è. 
(Alceo, VII sec. a.C.)

Gabriele Aiello - Gabrielal Gianni



1 - 2018 123Il corpo, la mente

Gli incontri, della durata di un’ora, hanno avuto una cadenza inizialmente 
quindicinale per poi intensificarsi in prossimità dello spettacolo finale. Il setting 
del lavoro teatrale2 si è via via adattato, in modo flessibile, alle specifiche traietto-
rie evolutive che tale gruppo ha intrapreso. Se dapprima, ad esempio, lo spazio 
fuori dal palco era precluso e di difficile accesso (date le difficoltà di movimen-
to di alcuni partecipanti), progressivamente entrare ed uscire dalla scena e dal 
palcoscenico è diventata una consuetudine significativa. Il laboratorio, pertanto 
è stato pensato come spazio in continua evoluzione, lasciando libero accesso a 
nuovi partecipanti e a una collaborazione espressiva e creativa relativamente al 
testo drammaturgico e ai ruoli da interpretare. Il Setting utilizzato è stato di tipo 
pre-espressivo ed espressivo, riconducibile ad una delle declinazioni proposte dal-
la disciplina detta Teatroterapia (Orioli W., 2013). Nei suoi aspetti operativi, il 
Setting pre-espressivo, propone un lavoro diretto alla manifestazione piena della 
propria espressione corporea, gestuale e vocale nelle condizioni socio-psico-fisi-
che in cui ogni partecipante si trova. Le tecniche utilizzate, infatti, hanno facili-
tato l’espressione anche nei soggetti che presentavano evidenti ritardi linguistici 
e/o importanti limitazioni della motricità causati da danni cerebrali accaduti nella 
fase del parto. Le tecniche espressive, utilizzate dopo la fondazione del gruppo e 
le fasi di riscaldamento, sono state finalizzate alla creazione di un testo teatrale e 
alla interpretazione di ruoli specifici lavorando su: l’apprendimento della propria 
espressività precedentemente sperimentata in maniera libera, l’improvvisazione 
sul tema dando così continuità logica al comportamento del proprio personaggio, 
il contatto e la verifica del significato che adesso emergeva nella finzione scenica 
(fingere di essere qualcun altro, fingere di avere in mano qualcosa ecc… diventava 
un modo per sperimentare aspetti del pensiero e della gestualità astratta indiriz-
zati però per un’azione concreta e contestualizzata all’interno della scena). 

Nelle nostre osservazioni, pertanto, ci è parso che queste due fasi, metodologi-
camente distinte, abbiano consentito nei partecipanti il riconoscimento di quella 
zona intermedia di sviluppo teorizzato da Vygotskij (Mecacci L., 1992, pp. 347-
348) come “zona di sviluppo prossimo”, intesa come area dell’attività mentale a
cui il bambino può arrivare grazie al supporto degli adulti o, come emergeva nel
gruppo, anche attraverso il confronto con altri bambini, capaci di trasmettere le
loro competenze cognitive e relazionali.

2   Il Setting teatrale si pone come struttura diversa dal Setting analitico. Seppur esistono basi teoriche relative a 
impianti concettuali comuni (come ad esempio le epistemologie psico-antropologiche legate ad una visione del 
corpo come luogo d’elezione attraverso cui è possibile entrare in contatto con la rappresentazione dell’inconscio 
personale e collettivo) i due Setting variano per struttura, tempi e modalità di gestione delle metodologie tera-
peutiche adottate. Non è questa la sede per addentrarci nel merito di queste differenze, ma ci preme sottolineare 
come la base teorica comune possa rappresentare un ponte di congiunzione importante nel lavoro fatto con e 
attraverso il corpo nelle condizioni di diagnosi di spettro autistico e di disabilità intellettiva. 

Voce al gesto e movimento alla parola



 1 - 2018124 Il corpo, la mente

Elementi

Per facilitare le prime attività di fondazione del gruppo, abbiamo proposto 
esercizi di rilassamento attraverso la musica classica. I bambini stavano seduti, 
ascoltando vari brani musicali che abbiamo selezionato, seguendo i movimenti 
proposti al fine di distendere i muscoli, lasciando voce al corpo cullato dalla mu-
sica. 

Il corpo dei ragazzi, che abita il mondo e si apre al mondo, ne occupa uno spazio e 
ha un suo tempo, ha i suoi gesti ed il suo modo di comunicare la sua libertà ed i suoi 
vincoli. 
La stabilità di Marco, l’elemento terra. Immobile nel contatto con se stesso e con gli 
altri, fa piccoli movimenti a imitazione dei gesti del conduttore. Osserva incuriosito e 
con un sorriso che non lo abbandona mai.
Alessandro è il flusso dell’acqua che sfugge cambiando posto in continuazione e ci ha 
“insegnato” la fluidità del setting mettendo continuamente alla prova il mondo delle 
nostre regole, scompaginando tempi, spazi e modi di un setting precostituito.
Lucio è l’aria, con il suo vagabondare apparentemente senza senso, con il suo dialogo 
solitario, fatto di gesti eloquenti che, inconsapevolmente, da soli costruivano una 
scena.
Karla è l’energia vitale del fuoco. Con la sua irruenza adolescenziale scopre, durante 
il laboratorio, la dolcezza e la forza di pulsioni nascenti che si mescolano nella scena 
attraverso un contatto psico-fisico continuo, ma guidato da una inconsapevole in-
tenzionalità. Il gioco degli elementi è un esercizio da noi proposto per stimolare nei 
partecipanti un’improvvisazione di movimento attraverso una stimolazione immagi-
nativa: “immaginate di essere acqua…” 

Abbiamo, dunque, orientato il nostro intervento in base alle esigenze emer-
genti dal gruppo, per cui abbiamo proposto alcuni esercizi teatrali finalizzati al 
miglioramento delle qualità linguistiche, alla stimolazione della memoria e al so-
stegno del pensiero astratto che risultava essere poco sviluppato in alcuni utenti. 
Abbiamo sentito anche di dedicare particolare attenzione al movimento attraver-
so il suono, ripercorrendo tappe precoci e pre-verbali dello sviluppo, consideran-
do l’aspetto fonetico oltre a quello semantico della parola condivisa. Da sfondo 
a tutta la prima fase del lavoro c’è stata la filastrocca di Gianni Rodari (1973), 
riportata in apertura di questo scritto, per introdurre gli utenti ad un lavoro che 
metteva in relazione la parola e il gesto. Tale filastrocca ci ha consentito di facili-
tare un contatto tra la parola, il gesto individuale e l’azione gruppale, transitando 
così dall’atto solitario all’azione scenica condivisa.

Gabriele Aiello - Gabrielal Gianni



1 - 2018 125Il corpo, la mente

“Il più grave”

 Giorgio arriva accompagnato dal padre e dal nonno. Ha difficoltà di deambulazione 
ed è ricoperto da un busto pesante e rigido che gli impedisce di muoversi bene e che 
gli rende quasi impossibile salire sul palco. In due lo aiutiamo a salire. Ha un eviden-
te disturbo del linguaggio e della motricità. Non distingue tra un presa morbida e una 
presa forte. Il suo linguaggio è caratterizzato da ecolalia. Il volume che usa nel parlare 
oscilla da un livello medio ad uno francamente alto. I suoi movimenti sono piccoli e 
scoordinati. Rasenta l’immobilità. 
È molto diligente. Esegue gli esercizi con attenzione mettendo in gioco tutte le risorse 
che ha. È il “più malato” e il suo battito d’ali è il più sofferto e disarticolato. Il padre 
ed il nonno lo accompagnano, due persone molto dolci, che lo aiutano e lo sosten-
gono nelle attività semplici: andare in bagno, farlo bere, farlo sedere. Noto che il 
padre lo tiene spesso per mano, nonostante Giorgio possa stare in piedi da solo. I due 
prendono posto in platea e seguono silenziosi le nostre attività, osservano da lontano 
il figlio/nipote. Giorgio, nonostante la sua condizione, sfodera un sorriso continuo. 
Tra le varie disabilità che lo abitano, mostra una concreta voglia di praticare le attivi-
tà che gli vengono proposte. È attento e coordina al meglio i movimenti che accompa-
gnano le parole della poesia. Le parole lui le produce in modo confuso ma comunque 
comprensibile e i movimenti sono corretti e sostenuti da una solida memoria. C’è in 
lui un deciso interesse a fare ciò stiamo facendo. È nel qui ed ora dell’attività teatrale. 
Diviene insieme al processo che si va facendo. 
Dopo due anni, a fronte della relazione di fiducia creata, Giorgio si libera progressiva-
mente del busto, come fosse una catena,3 e scende e sale dal palco saltando. “pure io…
pure io… posso farlo pure io?” chiede. Le sue parole mostrano la volontà di essere nel 
gruppo, una volta riappropriatosi del proprio corpo, non più vissuto come una corazza 
ma uno strumento di contatto. E oggi, dopo due anni, canta…

“Come stai?”

“Come stai?”, questo è il titolo dello spettacolo conclusivo, emerso natural-
mente dalla messa in scena e dalle relative improvvisazioni teatrali. Tale frase 
racchiude simbolicamente il tema che ha fatto da sfondo a tutto il laboratorio: i 
diversi modi del “prendersi cura”. 

Nello spettacolo i protagonisti sono due medici che affrontano le proble-
matiche dei loro pazienti con modalità differenti. Nella prima scena, accom-
pagnata dal tema musicale tratto dal film interpretato da Alberto Sordi sul 
personaggio del dott. Guido Tersilli, campeggia un medico in camice bianco 
che usa la medicalizzazione farmacologica in pieno stile di accanimento tera-
peutico. Privo di qualsiasi ascolto empatico, tiene ben stretta tra le mani una 

3   Come prima indicato, i soggetti partecipanti al laboratorio, erano seguiti neuro-psichiatricamente e por-
tavano avanti percorsi logoterapici e psicoterapeutici individuali a cui il nostro intervento teatro terapeutico 
si aggiungeva. Alcuni di loro presentavano importanti lesioni cerebrali che incidevano sulla motricità e sul 
linguaggio.

Voce al gesto e movimento alla parola



 1 - 2018126 Il corpo, la mente

grossa puntura che viene fatta a tutti gli attori/pazienti a prescindere dalla 
loro reale condizione.

Nella seconda scena, sulle note di Aquarius, inno alla libertà del corpo e della 
mente tratto dal film Hair del 1979, appare un medico olistico, in abiti sciamanici, 
che al contrario usa fiabe, musica e filastrocche per entrare in connessione empa-
tica con le sintomatologie dei suoi assistiti, che si ritrovano così a cantare insieme. 

Ci siamo confrontati, a conclusione del laboratorio, sul fatto che potrebbe 
risultare difficile trovare risultati significativi in un contesto in cui gli utenti pre-
sentano delle patologie permanenti, ma proprio in queste condizioni di grave 
compromissione delle facoltà psico-motorie, cognitive, affettivo-relazionali, ab-
biamo convenuto che tutte le nostre osservazioni mettevano in risalto l’impegno 
costante dei partecipanti che ha permesso di andare oltre gli “impedimenti” che 
i loro corpi/psiche gli causavano, implementando le risorse che lo stesso corpo/
psiche metteva loro a disposizione. 

La congiunzione dello sguardo in scena di chi aveva un disturbo dello spettro 
autistico è diventato un momento forte di comunicazione; la possibilità di avere 
un contatto fisico, nella cornice protetta del gioco e della messa in scena, ha con-
sentito a chi stava chiuso nel suo isolamento autistico di avere fiducia e di sorri-
dere senza paura nel giocare con tale contatto; chi camminava a stento ha fatto 
del proprio movimento una danza, scoprendo che un corpo disabile può superare 
dei confini forse non concepibili neanche dalla famiglia; chi mostrava distacco 
emotivo dal lavoro che si svolgeva, ha finito con l’esprimere e condividere la pro-
pria commozione. Il laboratorio ha, infine, dato ai partecipanti la possibilità di 
fare esperienza dell’importanza della congiunzione dello psiche-soma all’interno 
di un Setting espressivo come quello della Teatroterapia condotto attraverso un 
vertice d’osservazione analitico.

La sala è gremita di gente, parenti, amici e, con grande gioia e commozione di Carlo, 
i suoi compagni di scuola. 
Il brusio dietro il sipario nero rende l’atmosfera sul palco elettrica e di grande con-
centrazione. Forse per la prima volta i ragazzi si rendono conto dell’importanza del 
lavoro svolto in questi mesi.
Noi siamo pervasi dalla stessa emozione ed energia. Tutti mantengono professional-
mente la loro posizione in scena, nessuno si muove. Il presentatore sfoggia il suo non 
concordato smoking.
Carlo, un attimo prima dell’apertura del sipario, si volta e con gli occhi bagnati di 
lacrime dice al gruppo: “Sono felice”.
Tutto è pronto, si apre il sipario…

Gabriele Aiello - Gabrielal Gianni



1 - 2018 127Il corpo, la mente

Riferimenti bibliografici

A.A.V.V., (2013), (trad. it.), Criteri Diagnostici, mini DSM-5, Milano, Raffaello Cortina Editore, Milano,2014, 
pp 27-28-29.

Anzieu, D., (1985), L’Io-pelle, Borla, Roma,1987.
Di Quirico, A., (a cura di), Lasciar parlare il corpo. linguaggi e percorsi clinici della Danza Movimento Terapia, 

Magi, Roma,2012.
Jung, C.G., (1917/1943), (trad.it.) Psicologia dell’inconscio, in Opere, vol.VII,, Bollati Boringhieri,Torino,1983.
Mecacci L., Storia della psicologia del novecento, Laterza, Bari 1992, pp. 347-348.
Neri, C., Gruppo, Borla, Roma, 2004
Orioli Walter, Teatroterapia, in Acocella A.M. e Rossi O., (a cura di), Le nuove arti terapie. Percorsi nella relazio-

ne d’aiuto, Franco Angeli, Milano, 2013.
Pitruzzella S., L’ospite misterioso. Che cos’è la creatività, come funziona e come può aiutarci a vivere meglio, 

Franco Angeli, Milano, 2008.
Rodari G., Grammatica della fantasia, Einaudi, Torino, 1973.
Whitehouse M., (1968), Reflections on a metamorphosis, in Head R. et al. (a cura di), A well of living waters.

Festschrift for Hilda Kirsch, pag 272-7, C.G. Jung Institute, Los Angeles, 1977.

Riferimenti cinematografici

Il prof. dott. Guido Tersilli primario della clinica Villa Celeste convenzionata con le mutue di Luciano Salce, 103’, 
Italia, 1969.

Hair di Miloš Forman, 121’, USA, 1979.

Voce al gesto e movimento alla parola





1 - 2018 129Il corpo, la mente

IL PARADIGMA PSICOSOMATICO NELLA SUA 
EVOLUZIONE STORICA

Luigi Turinese 

Parole chiave: Psicosomatica, unità, Unus Mundus, biologico e psicologico.

Riassunto
Coscienza, sentimenti ed emozioni sono correlati tra loro; e a loro volta lo sono con l’ambiente. La vexata 
quaestio dell’origine dei disturbi psichici – se essi nascano da perturbazioni dell’ambiente affettivo o di quello 
biochimico – dovrebbe far parte della storia della psicologia e della psichiatria: il campo biologico e quello psi-
cologico sono infatti connessi da vie biunivoche, tanto che si può affermare che, nell’uomo, genetica e ambiente 
sono covarianti. Si potrebbe dire che non si tratta più di evidenziare la correlazione tra psiche e soma, quanto 
piuttosto di percepire l’unicità delle sfere fisica e psicologica: a ben vedere, una declinazione dell’Unus Mundus 
nel microcosmo.

Abstract
Consciousness, feelings and emotions are linked; among them and with the environment. The vexata quaestio 
about origin of psychic disease should belong to history of psychology and psychiatry: biological and psycho-
logical fields are connected by biunivocal ways, so that we can say that genetics and environment are covariant. 
We don’t have to emphasize the relationship between psyche and soma but we have to perceive the singleness of 
physical and psychological domains: a declination of Unus Mundus in the microcosm, indeed.

Resumé
Conscience, sentiments et émotions sont liées entre eux et avec le milieu. La vexata quaestio relative a l’origine 
des maladies mentales devrait appartenir à l’histoire de la psychologie et de la psychiatrie: en effet les domains 
de la biologie e de la psychologie sont connectés par voies à double senses, donc on peut affirmer que génétique 
et milieu sont covariables. On pourrait dire que n’est plus le temps de corréler psyche et soma mais plutôt de 
percevoir l’unité de le domains physique et psychologique: une déclinaison de Unus Mundus dans le microcosme.

Poiché questo è il grande errore dei nostri giorni, 
che i medici separano l’anima dal corpo.

Ippocrate

Uno dei problemi della cultura contemporanea è costituito da una separazione 
eccessivamente rigida delle competenze. In medicina, questa separazione è 

tra le cause del proliferare di specializzazioni e sottospecializzazioni. Ogni model-
lo medico poggia su di una filosofia che ne costituisce la copertura teoretica ed è 
collegato a sua volta alla cultura dominante. In un contesto culturale nessun ele-
mento è privo di senso ma è sempre riconducibile alla trama complessiva. Ciò vale 
al massimo grado per la concezione della salute, che è tanto più profondamente 
implicata quanto più rimane implicita, sommersa, come una corrente carsica. “Le 
spiegazioni che diamo del mondo, e di conseguenza le nostre scelte, dipendono 
[…] dal punto di vista che adottiamo […]” (Trombini – Baldoni, 1999, p. 21). 
In un certo senso, vediamo quello che il modello culturale ci consente di vedere: 
siamo necessitati dal nostro paradigma (Kuhn, 1970).



 1 - 2018130 Il corpo, la mente

Il paradigma meccanicistico 

Per esempio, la medicina tecnologica poggia su di un modello filosofico mec-
canicistico e deterministico, fondato sulla separazione dei suoi elementi e sul 
principio di causalità lineare. Uno dei suoi postulati di base è un radicale dua-
lismo, che ha le sue radici remote in una certa interpretazione del platonismo, 
mentre in epoca moderna ricava la sua intelaiatura filosofica dal pensiero di René 
Descartes (1596-1650), meglio noto come Cartesio, alla cui cornice concettuale 
fornirà una coerente copertura fisico-matematica, qualche decennio più tardi, il 
genio di Newton (1642-1727). Entrambi i pensatori si situano sulla scia del me-
todo sperimentale di Galilei (1564-1642) e del metodo induttivo inaugurato da 
Francesco Bacone (1561-1626), ai quali si deve il primato conferito alla causalità 
lineare, deterministica, meccanicistica e unidirezionale. Il paradigma meccanici-
stico su cui si fonda la scienza occidentale descrive l’Universo come un complesso 
macchinario, le cui parti sono isolati elementi di materia passiva, inerte e inconsa-
pevole e i cui ingranaggi sono regolati da un rigido determinismo imperniato su 
leggi matematiche esatte. 

Il dualismo cartesiano – prendendo le mosse dalla distinzione tra res cogitans 
(il pensiero) e res extensa (il mondo conoscibile in quanto obiettivabile) – ha 
profonde implicazioni in biologia e in medicina. La separazione tra anima e ma-
teria (corpo), per esempio, implica una separazione di competenze tra sacerdote 
(e, in epoca moderna, psicologo) e medico, cui finisce per essere demandata la 
conoscenza del corpo fisico (il körper della fenomenologia), all’interno del quale 
l’io rimane un isolotto privo di nessi. Il sistema cartesiano presenta due mondi 
paralleli ma indipendenti, quello dello spirito e quello della materia, ciascuno dei 
quali può essere studiato senza far riferimento all’altro. Cartesio mantiene un esi-
le legame tra anima e corpo ipotizzando le sede anatomica dell’anima nell’epifisi 
o ghiandola pineale; ma non basta per farne un antesignano degli studi neuro-
scientifici. “La scissione cartesiana permea sia la ricerca sia la pratica medica; con
il risultato che le conseguenze psicologiche delle malattie del corpo […] di solito
vengono trascurate […] Ancora più trascurati sono i fenomeni inversi, cioè gli ef-
fetti somatici di conflitti psicologici. È suggestivo pensare che Cartesio contribuì
a modificare il corso della medicina […] che era prevalso dai tempi di Ippocrate
fino al Rinascimento” (Damasio, 1994, p. 340). A Sir Isaac Newton toccò il com-
pito di realizzare in ambito propriamente scientifico ciò che Cartesio aveva ela-
borato su un versante maggiormente filosofico. “Newton sviluppò una completa
formulazione matematica della visione meccanicistica della natura, completando
così una grande sintesi delle opere di Copernico e Keplero, Bacone, Galileo e De-
scartes. La fisica newtoniana, il coronamento della scienza seicentesca, fornì una
teoria matematica coerente del mondo che rimase il solido fondamento del pen-

Luigi Turinese



1 - 2018 131Il corpo, la mente

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica

siero scientifico sino al XX secolo inoltrato” (Capra, 1982, p. 55). Alla descrizione 
dell’Universo come assemblaggio di unità isolate corrisponde l’organismo-mac-
china, costituito da pezzi isolati (gli organi): ne consegue una medicina attenta ai 
frammenti più che all’insieme, portata a concepire la malattia come alterazione 
locale e pertanto votata sin dalle origini a una parcellizzazione specialistica. Altro 
elemento proprio del paradigma meccanicistico applicato alle scienze biologiche 
è il riduzionismo, che tende a ridurre ogni attività dell’organismo alle interazioni 
fisico-chimiche dei suoi componenti e a descriverla in funzione delle loro pro-
prietà. Le conseguenze di tali riflessioni non vanno confinate nell’ambito di una 
filosofia astratta. Esse comportano importanti ricadute cliniche, dal momento che 
un modello medico figlio del dualismo può condurre a errori, o quanto meno a 
una visione parziale, nella diagnosi e nel trattamento dei malati. 

Il paradigma sistemico

Nel secolo XX un altro modo di guardare al mondo si è progressivamente af-
fiancato al paradigma meccanicistico, puntando l’attenzione sull’interdipendenza 
e sull’interrelazione dei fenomeni al fine di comprenderli meglio. Il modello uti-
lizzato prende il nome di paradigma sistemico, poiché si ispira alla teoria generale 
dei sistemi, fondata dal biologo austriaco Ludwig von Bertalanffy (1901-1972), 
esponente di spicco del cosiddetto Circolo di Vienna. Bertalanffy definisce un 
sistema “un complesso di componenti in relazione” e di fatto crea le basi per una 
vera e propria rivoluzione epistemologica, grazie alla quale si è giunti a compren-
dere che “non vi è più un oggetto completamente indipendente dal soggetto” 
(Morin, 1977). Che i fenomeni studiati siano fisici, biologici, psicologici, sociali, 
culturali, essi sono difatti considerati in termini di rapporti e interazioni e viene 
sottolineata la natura dinamica della realtà. Un sistema – a qualunque categoria 
appartenga – è una totalità integrata, le cui proprietà non possono essere ridotte 
a quelle delle sue componenti. L’unità è sempre superiore alla somma delle sue 
parti, le quali sono organizzate per comporre l’insieme. Ogni cambiamento nel 
sistema modifica ogni singola parte e viceversa. 

I sistemi inorganici sono chiusi, hanno una stabilità statica e tendono all’entro-
pia. I sistemi biologici sono aperti – nel senso che scambiano energia con l’esterno 
–, hanno una stabilità dinamica e in essi la tendenza all’entropia è compensata 
da una forza organizzatrice definita neghentropia. Caratteristiche di un sistema 
sono l’integrazione (maggiore nei sistemi biologici), l’ordine stratificato (ovvero 
la presenza di livelli multipli di realtà reciprocamente interdipendenti), la com-
plessità e la presenza di articolati meccanismi di retroazione (feedback). Applicare 
la teoria dei sistemi alla biologia significa vedere un organismo vivente come un 
sistema anziché come una macchina, ampliandone la comprensione e, di fatto, le 



 1 - 2018132 Il corpo, la mente

possibilità complessive di cura. Il paradigma sistemico conduce al superamento 
della logica aristotelica e dei suoi corollari: la causalità lineare e il principio di non 
contraddizione. La causalità multifattoriale mantiene uno sfondo di linearità ma, 
per così dire, crea fertili complicazioni del quadro consentendo la compresenza 
di linearità multiple. Una matura assimilazione della teoria dei sistemi e della ci-
bernetica – con l’enfasi posta sui meccanismi di retroazione (feedback) – permette 
di concepire una causalità circolare, grazie alla quale ogni fase di un processo può 
fungere da punto di partenza di una nuova fase, in un continuo gioco di rimandi. 
Una rivisitazione della concezione psicosomatica può costituire la più felice ap-
plicazione in medicina e in psicologia di quanto sin qui esposto.

Il paradigma psicosomatico 

Nella lenta ma continua traslazione dal paradigma meccanicistico a quello si-
stemico, si riconosce progressivamente l’importanza del fattore psicologico ac-
canto a quello biologico. Acclarato che corpo e mente sono stati, non entità, si (ri)
comincia a parlare di unità psicofisica, il che costituisce se non altro un utile cor-
rettivo linguistico. Si tratta, per certi versi, di un percorso di recupero della con-
cezione unitaria che aveva informato di sé la medicina dell’antichità. Gli ultimi 
decenni dell’Ottocento sono attraversati da un crescente interesse per lo studio 
dei rapporti tra anima e corpo. Nel 1872, tredici anni dopo la pubblicazione de 
L’origine delle specie, Charles Darwin (1809-1882) dà alle stampe The expression 
of emotions in man and animals, in cui sostiene – con ampio corredo fotografico 
– che l’espressione delle emozioni è al servizio della selezione naturale, avendo la
funzione di mostrare segnali di difesa o di attacco. Qualche anno più tardi (1878),
il neurologo francese Jean-Martin Charcot (1825-1893) intrattiene un folto pub-
blico all’Ospedale della Salpêtrière ogni venerdì mattina, mostrando le meraviglie
di cui sono capaci le isteriche, che fa esibire – è il caso di dirlo – in leggendari
“archi isterici” e in dimostrazioni inconfutabili dell’azione della psiche sul corpo.
Nel semestre che va dall’ottobre 1885 al febbraio 1886, tra i frequentatori delle
lezioni di Charcot c’è il giovane Sigmund Freud, che ne resterà fortemente im-
pressionato, tanto da chiamare Jean-Martin – in onore del neurologo francese – il
suo secondogenito, ma soprattutto incentrando le sue prime ricerche proprio sui
fenomeni isterici. “Nell’isteria […] la rappresentazione incompatibile è resa inof-
fensiva dal fatto che la sua somma di eccitamento viene trasformata in qualcosa
di somatico, processo per il quale desidererei proporre il nome di conversione”
(Freud, 1894, p. 124).

In questo passo, come si vede, è tenuta a battesimo la cosiddetta isteria di 
conversione. Il concetto di conversione permette a Freud di spiegare il “salto 
dallo psichico all’innervazione somatica” (Freud, 1909, p. 8). Ancor più esplici-

Luigi Turinese



1 - 2018 133Il corpo, la mente

to l’orientamento psicosomatico del seguente passo, ascrivibile al primo Freud, 
prepsicoanalitico ma in un certo senso protopsicosomatico: “È universalmente 
noto quali mutamenti si verifichino nell’espressione facciale, nella circolazione 
sanguigna, nelle secrezioni, negli stati d’eccitamento dei muscoli volontari, sotto 
l’influsso, per esempio, della paura, dell’ira, del dolore psichico, dell’estasi sessua-
le […] Stati affettivi durevoli di natura penosa o, come si dice, ‘depressiva’, quali 
dispiacere, preoccupazione e lutto, riducono lo stato di nutrizione del corpo in 
generale, fanno sì che i capelli imbianchino […] I grandi affetti hanno evidente-
mente molto a che fare con la capacità di resistenza alle malattie infettive; ne è un 
buon esempio l’osservazione medica secondo cui la tendenza a contrarre il tifo 
e la dissenteria è di gran lunga più forte negli appartenenti a un’armata sconfitta 
che nei vincitori” (Freud, 1890, pp. 96-97). In “Studi sull’isteria” (1895), scritto 
con Breuer, e in opere della prima decade del ‘900 (Freud, 1905a; 1905b; 1909; 
1910), Freud porta a compimento le intuizioni precedenti, sostenendo che la con-
versione non avviene a caso ma è portatrice di un significato simbolico, espressio-
ne di un conflitto tra desideri sessuali rimossi e difese che ha la sua origine nella 
prima infanzia. 

“Per un buon tratto i processi psichici sono gli stessi in tutte le psiconevrosi, 
finché a un certo punto entra in campo la ‘compiacenza somatica’, che procura 
uno sfogo organico ai processi psichici inconsci” (Freud, 1905b, p. 44). Detto 
altrimenti: “La conversione isterica è un processo di trasformazione di un conflit-
to psichico in manifestazioni corporee ad alta valenza simbolica” (Lalli, 1997, p. 
21). Quando invece l’eziologia dei disturbi è somatica e non psicogena, siamo di 
fronte a quelle che egli denomina nevrosi attuali, radicate alla vita presente e prive 
di significato simbolico: nevrastenia, nevrosi d’angoscia, ipocondria. Esse ricono-
scono un’eziopatogenesi legata all’attivazione del sistema neurovegetativo. Anche 
Jung, come Freud, iniziò esercitando l’ipnosi, pratica che abbandonò ben presto 
perché troppo suggestiva, benché al tempo stesso costituisse un’ulteriore prova 
della connessione tra psiche e soma. “In me maturò la decisione di rinunciare alla 
suggestione piuttosto che essere messo passivamente nel ruolo di santone” (Jung, 
1914, p. 279). Lo storico della psicologia analitica Sonu Shamdasani ne parla dif-
fusamente (Shamdasani, 2007, pp. 13-26). 

“Era entrata una donna di sessantacinque anni con le stampelle, che da dicias-
sette anni soffriva di dolori al ginocchio resistenti a ogni terapia. Quando [Jung] 
le propose di ipnotizzarla, ella entrò in uno stato di sonnambulismo senza che lui 
le dicesse nulla. Ebbe difficoltà a risvegliarla e quando ci riuscì la donna saltò in 
piedi e gridò di essere completamente guarita” (Shamdasani, 2007, p. 22). Molti 
anni più tardi, lavorando al concetto di sincronicità, il genio di Jung risolve da 
par suo il rapporto di contiguità tra psiche e soma: “Il principio causale ci dice 
che la relazione tra causa ed effectus è una relazione necessaria. Il principio di 

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica



 1 - 2018134 Il corpo, la mente

sincronicità afferma che i termini d’una coincidenza significativa sono legati da 
un rapporto di contemporaneità e dal senso” (Jung, 1952, p. 506). E più avanti, 
portando il pensiero vicino al tema che stiamo trattando: “A questo punto ci si 
dovrebbe porre, a quanto pare, la domanda seguente: il rapporto della psiche con 
il corpo non andrebbe considerato sotto questo punto di vista? O anche: il coor-
dinamento dei processi psichici e di quelli fisici nell’essere vivente non andreb-
be inteso come un fenomeno sincronistico, anziché come una relazione causale? 
[…] La sincronicità possiede caratteristiche che possono contribuire a chiarire il 
problema corpo-anima” (Jung, 1952, pp. 524-525). 

Il funzionamento psicofisico è pertanto, nel costrutto junghiano, un caso spe-
ciale della teoria generale della sincronicità; e deve esser visto come relazione 
acausale: in tal modo viene evitato il riduzionismo meccanicistico e causalistico 
che condurrà la psicosomatica di orientamento psicoanalitico nelle sabbie mobili 
della psicogenesi, ovvero a interpretare i sintomi somatici come effetti di cause 
psichiche: posizione epistemologicamente rozza e per così dire “newtoniana”, 
laddove il punto di osservazione di Jung appartiene ante litteram all’ambito con-
temporaneo della causalità circolare. Il parallelismo delle concezioni nel campo 
della fisica e in quello della psicologia – postulato da Jung in accordo con gli svi-
luppi della “nuova fisica” – suggerisce la visione di una fondamentale unicità dei 
due campi, ovvero di un’unità psicofisica di tutti i fenomeni della vita: un mondo 
in cui psiche e materia non si attuano separatamente e che Jung definisce Unus 
Mundus. L’acutezza delle osservazioni di Jung non devono meravigliare quanti 
conoscono i primi studi del grande psichiatra svizzero dedicati agli esperimenti 
associativi (Jung, 1907a). Si trattava di somministrare ai pazienti parole-stimolo 
registrando col galvanometro e con il pneumografo le modificazioni corporee 
associate: a parole emotivamente significative corrispondevano invariabilmente 
fenomeni psicofisici registrabili con le suddette macchine. 

Gli esperimenti associativi rivelano quelli che Jung chiamò complessi a tona-
lità affettiva (Jung, 1934), che coinvolgono sempre la sfera corporea, rivelando 
l’intima connessione tra psiche e soma. Come correlato dei suoi studi sui tipi 
psicologici, Jung affrontò anche la questione della relazione tra tipo psicologico 
e costituzione fisiologica: “La reciproca compenetrazione delle manifestazioni fi-
siche e psichiche è così intima che noi non solo possiamo assumere agevolmente 
la costituzione psichica da quella fisica, ma anche, basandoci sulle peculiarità 
psichiche, risalire alle manifestazioni fisiche corrispondenti” (Jung, 1928, p. 527). 
Ancora: “Non è eccessivo pensare che si potrebbe gettare un ponte […] tra la 
costituzione fisiologica e l’atteggiamento psicologico. Se questo non si è anco-
ra verificato può dipendere dal fatto che da un lato i risultati della ricerca non 
sono ancora maturati a sufficienza, e che dall’altro l’indagine condotta nella sfera 
della psiche è assai più difficile e perciò meno comprensibile” (Jung, 1929, p. 

Luigi Turinese



1 - 2018 135Il corpo, la mente

126). Nel decennio successivo, la questione tornò a interessarlo: “Poiché la psiche 
umana vive in inscindibile unità con il corpo, la psicologia può distaccarsi solo 
artificiosamente da premesse biologiche” (Jung, 1937, p. 133). In verità, Jung fu 
un precursore anche degli studi sulla biochimica delle malattie mentali, come 
testimonia la sua ipotesi che “tossine fissanti i complessi” fossero all’origine della 
schizofrenia (Jung, 1907b). L’esistenza di campi energetici tra psiche e materia 
occupa l’interesse di alcuni postjunghiani, come Marie-Louise von Franz. “L’in-
fluenzabilità della psiche e del corpo è reciproca: si può alterare lo stato psichico 
con prodotti chimici, ma è possibile anche, attraverso un’alterazione psichica, 
influenzare i processi chimici del corpo, Probabilmente tutti gli archetipi hanno 
anche qualche fondamento organico” (von Franz, 1988, p. 18). 

A partire dalla fine degli anni ’40 e negli anni ’50, viene evidenziato come molti 
pazienti abbiano difficoltà nel riconoscere ed esprimere verbalmente le emozioni: 
si pongono le basi per la definizione del concetto di alessitimia. Tale termine – 
letteralmente “mancanza di parole per le emozioni” – viene coniato nel 1970 da 
Peter Sifneos e John Nemiah. I pazienti alessitimici hanno alcune fondamentali 
caratteristiche cliniche: difficoltà a identificare e a descrivere le emozioni, diffi-
coltà a distinguere fra stati emotivi soggettivi e componenti somatiche dell’atti-
vazione emotiva, povertà dei processi immaginativi e di simbolizzazione (com-
presa una quasi totale impossibilità di ricordare l’attività onirica), stile cognitivo 
orientato esclusivamente verso la realtà esterna, povertà di relazioni personali in 
un contesto di conformismo sociale mascherato da buon adattamento. La loro 
incapacità nel differenziare emozioni e sensazioni corporee li spinge a sviluppare 
un linguaggio del corpo che si rivela patogeno e dunque li inclina verso disturbi 
psicosomatici. In questi pazienti, le sensazioni corporee non vengono associate a 
stati mentali; per esempio, possono comparire disordini neurovegetativi senza che 
si riconosca l’origine di tali alterazioni. Si potrebbe dire che chiunque ha avuto 
l’esperienza di avere stati alessitimici; diverso è il caso di tratti stabilmente alessi-
timici. Le ricerche sull’alessitimia mostrano punti di contatto con quelle condotte 
alcuni anni prima in Francia sul cosiddetto pensée operatoire (Marty – De M’Uzan 
– David, 1963), tipico di individui ben adattati ma affetti da letteralismo, povertà
immaginativa e simbolica e, con significativa frequenza, da malattie psicosoma-
tiche. Un’ulteriore, recente evoluzione del concetto di alessitimia si riferisce ai
lavori sulla cosiddetta disregolazione affettiva, studiata dal Gruppo di Toronto –
il cui esponente più noto è Graeme Taylor – a partire dalla metà degli anni ‘80. Il
concetto di regolazione affettiva indica la capacità di integrare gli affetti negativi
attraverso l’attivazione di vie neurofisiologiche in parallelo all’elaborazione psi-
cologica. La madre riveste il ruolo di oggetto regolatore esterno; se la sua azione
è sufficientemente efficace, il bambino impara gradualmente a interiorizzarne le
funzioni, sino a imparare a disporre di un oggetto regolatore interno atto a man-

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica



 1 - 2018136 Il corpo, la mente

tenere un’omeostasi psicofisica. Gli eventuali disturbi della regolazione affettiva 
hanno la loro radice nell’infanzia, nel corso della quale si riconosce un’insufficien-
te disponibilità affettiva da parte delle figure di attaccamento, e si palesano nel 
rapporto con gli altri, dando luogo a un atteggiamento ansioso nei confronti dei 
sintomi corporei, in atti impulsivi e nella ricerca di iperstimolazione che conduce 
non di rado a comportamenti compulsivi o francamente tossicomanici. I pazienti 
in questione sono portatori delle classiche stigmate alessitimiche, condensate dal-
la scuola di Toronto in tre dimensioni fondamentali: difficoltà nell’identificazione 
dei sentimenti; difficoltà a comunicarli; pensiero totalmente estrovertito. Una più 
recente copertura teoretica dei processi di somatizzazione è offerta dalla teoria 
del codice multiplo elaborata da Wilma Bucci (Bucci, 1999). Essa descrive la 
vita emotiva come sostanziata da elementi simbolici (immagini, parole) e subsim-
bolici (sentimenti, sensazioni cenestesiche), connessi da un’attività referenziale 
che procede nei due sensi della connessione. Come è stato scritto, se l’alessitimia 
è “mancanza di parole per le emozioni”, la teoria del codice multiplo descrive 
“stati somatici senza simboli”. Il limite delle elaborazioni di marca segnatamente 
psicoanalitica, a mio avviso, sta soprattutto nell’enfasi pressoché esclusiva sulla 
patologia psicosomatica e sulle sue interpretazioni psicodinamiche; ma in ogni 
manifestazione umana – non soltanto patologica – si verifica una compartecipa-
zione di aspetti somatici e di aspetti psichici. Occorre pertanto partire innanzitut-
to dalla visione di una fisiologia psicosomatica.

Dalla reazione di stress alla PNEI

L’impostazione psicosomatica psicoanalitica attraversa l’intero secolo XX, dai 
primi lavori di Freud sull’isteria sino ai più recenti sviluppi sorti nell’ambito delle 
ricerche sugli stili di attaccamento e di relazione. Parallelamente – a volte con 
intersezioni di peso variabile, più spesso in percorsi indipendenti – la neurofisio-
logia e le scienze mediche ad essa affini si orientano sempre più verso descrizioni 
integrate del funzionamento dell’essere umano. I primi approcci in tal senso si 
devono a pionieri del calibro di Cannon e Selye, che producono i loro primi la-
vori nel periodo tra le due guerre. Il padre degli studi sullo stress è considerato 
il medico austriaco Hans Selye (1907-1982), che descrive la sindrome generale 
di adattamento (Selye, 1936; 1976), costituita da una iniziale reazione di allarme 
(shock, mediato dal vago; controshock, caratterizzato da un’attivazione simpa-
tica), che produce un’attivazione dell’asse ipotalamo-ipofisi-corticosurrene con 
conseguente aumento degli ormoni corticosurrenalici (cortisone) e – per altra 
via – medullosurrenalici (catecolamine: noradrenalina e adrenalina); da una fase 
di resistenza contro lo stimolo nocivo, accompagnata da una diminuzione di re-
sistenza nei confronti di altri stimoli (deficit immunitario); infine da una fase di 

Luigi Turinese



1 - 2018 137Il corpo, la mente

esaurimento, con un crollo delle difese e un annullamento della reazione di adat-
tamento. Gli eventi-stimolo che attivano la reazione generale di adattamento si 
chiamano stressors e possono essere di natura biologica o psico-sociale. Ciò che 
viene comunemente visto come stress negativo (distress) corrisponde a situazioni 
che prevedono una fase di resistenza breve e seguita da alterazioni dell’equilibrio 
omeostatico con rischio di malattia; mentre quando gli eventi-stimolo incontra-
no un organismo ben adattato si genera una situazione comunemente definita 
eustress (stress “positivo”). “Lo stress […] è un adattamento dell’organismo al 
cambiamento della sua omeostasi interna prodotto da uno stressor” (Bottaccioli, 
2005, p. 18). È chiaro che gli effetti negativi della reazione di stress si manifestano 
soltanto per stimoli ripetuti o protratti, e in alcuni individui più facilmente che in 
altri. Si tratta di individui presso i quali la condizione di eustress (Pancheri, 1980, 
p. 381) ha durata breve e si tramuta presto in una condizione di distress, con tutte
le conseguenze del caso.

Il problema dello stress è dunque collegato a quello dell’adattamento, nel sen-
so che la fase di eustress è prolungata nei soggetti costituzionalmente validi, nei 
quali la relazione tra i grandi sistemi regolatori (sistema nervoso, sistema endocri-
no, sistema immunitario) è ottimale. Pertanto le malattie sono l’esito di un adatta-
mento incompleto o pervertito. “Nel determinare la reattività del terreno, e quin-
di la suscettibilità alla malattia per ipo o iperreattività del medesimo, agiscono 
sinergicamente tre sistemi biologici, la cui caratteristica comune è quella di eserci-
tare un’azione generalizzata a livello di tutti gli organi e di tutti i tessuti: il sistema 
endocrino, il sistema nervoso vegetativo (o autonomo) e il sistema immunitario” 
(Pancheri, 1980, p. 33). I tre sistemi biologici sopra menzionati sono capaci di 
comunicare tra loro a più vie (Blalock, 1989), utilizzando un “alfabeto” costituito 
da “parole biochimiche”, i neuropeptidi, veri e propri trasduttori psicosomatici, 
presenti ubiquitariamente. L’organismo, pertanto, è “un network di sistemi in 
equilibrio” (Bottaccioli, 2005, p. 209). Nella reazione di stress, i rapporti tra siste-
ma nervoso e sistema endocrino si svolgono, come si è visto, sull’asse ipotalamo-
ipofisi-corticosurrene, con meccanismi di retroazione che hanno la funzione di 
mantenere costanti i tassi ematici dei diversi ormoni. I fattori stressanti (stressors) 
agiscono attivando tale asse, con ricadute che riguardano l’intero organismo, che 
viene esposto – nel caso di stress cronico – ad un aumentato rischio di malattie 
infettive. È stato dimostrato che lo stress favorisce la disseminazione metastatica 
e riduce l’efficacia della chemioterapia (Giraldi et al., 1989; Zorzet et al., 1998). 
La scoperta che i sistemi regolatori dell’organismo funzionano in una dinamica 
di interdipendenza ha condotto alla definizione dapprima di un rapporto privile-
giato tra sistema nervoso e sistema endocrino; quindi, a metà degli anni ’70, alla 
messa in luce di un’interdipendenza col sistema immunitario; infine alla creazio-
ne di una disciplina, la psiconeuroendocrinoimmunologia (PNEI), che si pone 

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica



 1 - 2018138 Il corpo, la mente

l’obiettivo di studiare una fisiopatologia integrata, foriera di interpretazione dia-
gnostiche e soluzioni terapeutiche parimenti integrate. Molti fenomeni patologici 
si possono studiare in modo non parcellizzato soltanto adottando un punto di 
vista sistemico, che rivela scenari impensabili fino a poco tempo fa. La PNEI, 
dunque, è un modello che consente la comprensione di un maggior numero di 
eventi fisiopatologici; essa inoltre si pone come soddisfacente copertura teoretica 
e sperimentale del paradigma psicosomatico. 

La riflessione epistemologicamente più rilevante è che in questo modo ci si 
sottrae alla persistente tirannia della causalità lineare, che pervade ancora una 
certa psicosomatica di derivazione psicoanalitica, nei costrutti della quale perma-
ne il primato del perché, con una forte propensione a spiegare i cosiddetti feno-
meni psicosomatici con richiami a conflitti emotivi: la psiche che agisce sul corpo. 
Senza nulla togliere al ruolo dei fattori psicodinamici, il modello PNEI preferisce 
dirigere la sua attenzione al come si manifestano certi fenomeni: certe vie neuro-
endocrinoimmunologiche si attivano nella stessa maniera, che lo stressor abbia 
natura biologica, fisica o psicologica. Questo spiega, tra l’altro, l’efficacia della 
psicoterapia, non meno che della farmacologia, sulla biochimica del cervello. Ci 
sono sempre cause, naturalmente, ma sono appunto cause circolari: da qualun-
que punto si inneschi, la reazione sarà sempre la medesima, con meccanismi di 
retroazione aventi la funzione di mantenere l’omeostasi. L’importanza della vita 
affettiva, sin dai primi anni di vita, mantiene la sua importanza, anche se non più 
in un rapporto di causa-effetto. 

Gli studi di Michael Meaney, ricercatore al Douglas Institute Research di 
Montreal, ad esempio, dimostrano che un buon accudimento materno determina 
nel bambino una selezione genica all’origine di un aumento dei recettori per i 
glucocorticoidi: il che – tradotto in pratica – significa che i bambini accarezzati 
con amore resistono meglio agli eventi stressanti (oltre tutto, queste condizio-
ni di miglior accudimento incrementano la produzione di serotonina da parte 
dell’ippocampo). Il tema della selezione genica meriterebbe un capitolo a parte, 
introducendo nel territorio dell’epigenetica, ovvero dello studio dell’influenza dei 
comportamenti (psico-relazionali ma anche igienico-alimentari) sul genotipo: al-
cuni geni vengono infatti indotti ad esprimersi, altri a silenziarsi, non solo nella 
vita intrauterina o nelle fasi infantili ma anche in età adulta; e tali modificazioni 
sono ereditabili. Anche vita cognitiva e vita emotiva sono interdipendenti. Va 
anche menzionato il potere delle immagini di connettere il sistema limbico con 
le aree corticali. È esperienza comune di quanto un sogno significativo possa in-
fluenzare l’umore di tutta una giornata, in positivo o in negativo. Sul potere delle 
immagini cinematografiche è stato speso un fiume di inchiostro; e se vogliamo 
bilanciare le derive edificanti del nostro discorso, basta pensare agli effetti neu-
rofisiologici e ormonali delle immagini erotiche o francamente pornografiche. In 

Luigi Turinese



1 - 2018 139Il corpo, la mente

tutti questi casi è ovviamente determinante il ruolo della memoria nel richiamare 
immagini o situazioni precedentemente esperite; anche se il pensiero junghiano 
suggerisce di non trascurare l’effetto delle cosiddette immagini archetipiche, non 
derivate da esperienze precedenti ma riscontrabili in differenti luoghi ed epoche 
e attingibili nei sogni, nelle fiabe e nei miti grazie all’esistenza di un “serbatoio” 
comune a tutta l’umanità e denominato da Jung inconscio collettivo. 

Conclusioni

Al termine di questo excursus storico sul riavvicinamento tra la fenomenolo-
gia mentale e quella corporea, possiamo almeno temporaneamente affermare che 
– allo stato attuale di conoscenza – la cosiddetta attività mentale ha una radice
somatica. Freud, peraltro, era arrivato per via intuitiva alle stesse conclusioni:
“La psicoanalisi non dimentica mai che lo psichico poggia sull’organico” (Freud,
1910, p. 294). Un anno prima di morire è, se possibile, ancora più radicale: “Non
si potrebbe […] fare a meno di ammettere l’esistenza di processi fisici o somatici
concomitanti allo psichico, ai quali bisognerebbe ascrivere una completezza mag-
giore di quella delle sequenze psichiche […] La psicoanalisi reputa che i presunti
processi concomitanti di natura somatica costituiscano il vero e proprio psichico”
(Freud, 1938, p. 584). Coscienza, sentimenti ed emozioni sono correlati tra loro;
e a loro volta lo sono con l’ambiente. La vexata quaestio dell’origine dei disturbi
psichici – se essi nascano da perturbazioni dell’ambiente affettivo o di quello
biochimico – dovrebbe far parte della storia della psicologia e della psichiatria:
il campo biologico e quello psicologico sono infatti connessi da vie biunivoche,
tanto che si può affermare che, nell’uomo, genetica e ambiente sono covarianti.
Come scrive argutamente George Maurice Edelman, Premio Nobel nel 1972 per
la fisiologia e la medicina: “Il riduzionismo diventa sciocco, se applicato in ma-
niera assoluta alla materia della mente, il cui modo di funzionare trascende la cau-
salità newtoniana” (Edelman, 1992, p. 264-265). Ancor più tranchant, conclude:
“Sono inammissibili il riduzionismo sciocco e il mero meccanicismo” (Edelman,
1992, p. 268). L’individuo, con la sua mente e il suo corpo – distinguibili in base a
un criterio tutt’al più logico ma non ontologico (Lalli, 1997, p. 7) – si indaga con
maggiore completezza considerandolo un sistema aperto facente parte di altri si-
stemi; in primis l’ambiente, nelle sue molteplici accezioni: familiare, professiona-
le, urbano o comunque ecologico, e così via. Si potrebbe dire, a questo punto, che
non si tratta più di evidenziare la correlazione tra psiche e soma, quanto piuttosto
di percepire l’unicità delle sfere fisica e psicologica.

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica



 1 - 2018140 Il corpo, la mente

Bibliografia

Ader R., Felten D.L., Cohen N., Psychoneuroimmunology, 4th edition, 2 volumes, Academic Press, 2006.
Bertalanffy L. von (1968), Teoria generale dei sistemi, ILI, Milano, 1971.
Blalock J. E. (1989), A mulecular basis for bidirectional communications between the Immune and Neuroendocri-

ne Systems, in Physiology revue, 69: 1-32.
Bottaccioli F., Psiconeuroendocrinoimmunologia, Red Edizioni, Milano, 2005.
Breuer J., Freud S. (1895), Studi sull’isteria, in Opere, volume 1, Bollati Boringhieri, Torino, 1967.
Bucci W. (1999), The multiple code theory and the ‘third ear’: the role of theory and research in clinical practice, in 

Psichiatria e Psicoterapia Analitica, 18, 4: 299-310.
Capra F. (1982), Il punto di svolta, Feltrinelli, Milano, 1984.
Capra F. (1996), La Rete della Vita, R.C.S. Libri & Grandi Opere, Milano, 1997.
Caretti V., La Barbera D. (a cura di), Alessitimia. Valutazione e trattamento, Astrolabio, Roma, 2005.
Damasio A. (1994), L’errore di Cartesio, Adelphi, Milano, 1995.
Esposito G., Gerra G., La malattia disadattativa, Mediserve, Milano – Firenze –Napoli, 1997.
Edelman G.M. (1992), Sulla materia della mente, Adelphi, Milano, 1993.
Freud S. (1890), Trattamento psichico (trattamento dell’anima), in Opere, volume 1, Bollati Boringhieri, Torino, 

1967.
Freud S. (1905a), Tre saggi sulla teoria sessuale, in Opere, volume 4, Bollati Boringhieri, Torino, 1970. 
Freud S. (1905b), Frammento di un’analisi d’isteria, in Opere, volume 4, Bollati Boringhieri, Torino, 1970.
Freud S. (1909), Osservazioni su un caso di nevrosi ossessiva, in Opere, volume 6, Bollati Boringhieri, Torino, 

1974.
Freud S.(1910), I disturbi visivi psicogeni nell’interpretazione psicoanalitica, in Opere, volume 6, Bollati Borin-

ghieri, Torino, 1974.
Freud S. (1922), L’Io e l’Es, in Opere, volume 9, Bollati Boringhieri., Torino, 1989.
Freud S. (1938), Compendio di psicoanalisi, in Opere, volume 11, Bollati Boringhieri, Torino, 1989.
Giraldi T., Perissin L., Zorzet S., Piccini P., Rapozzi V., Effects of stress on tumor growth and metastasis in mice 

bearing Lewis lung carcinoma, in European journal of cancer & clinical oncology, 25:1583-8, 1989.
Kuhn T. (1970), La struttura delle rivoluzioni scientifiche, Einaudi, Torino, 1978.
Jung C.G. (1907a), Ricerche psicofisiche col galvanometro e il pneumografo in individui normali e malati di mente, 

in Opere, vol. 2, tomo 2, Bollati Boringhieri, Torino, 1987.
Jung C.G. (1907b), Psicologia della dementia praecox, in Opere, vol. 3, Bollati Boringhieri, Torino, 1971.
Jung C.G. (1914), Questioni attuali di psicoterapia: carteggio tra C.G. Jung e R. Loÿ, in Opere, vol. 4, Bollati 

Boringhieri, Torino, 1973.
Jung C.G. (1928), Tipologia psicologica, in Opere, vol. 6, Bollati Boringhieri, Torino, 1969.
 Jung C.G. (1929), Il significato della costituzione e dell’eredità in psicologia, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, 

Torino, 1976.
Jung C.G. (1934), Considerazioni generali sulla teoria dei complessi, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, Torino, 

1976.
Jung C.G. (1934-1954), Gli archetipi dell’inconscio collettivo, in Opere, vol. 9*, Bollati Boringhieri, Torino, 1980.
Jung C.G. (1936), Il concetto di inconscio collettivo, in Opere, vol. 9*, Bollati Boringhieri, Torino, 1980.
Jung C.G. (1937), Determinanti psicologiche del comportamento umano, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, 

Torino, 1976.
Jung C.G. (1952), La sincronicità come principio di nessi acausali, in Opere, vol. 8, Bollati Boringhieri, Torino, 

1976.
Lalli N., Lo spazio della mente, Liguori Editore, Napoli, 1997.
Marty P., D’Uzan M., David C. (1963),: L’indagine psicosomatica, Bollati Boringhieri, Torino, 1971.
Morin E. (1977), Il metodo. Ordine, disordine. Organizzazione, Feltrinelli, Milano, 1980.
Morin, E. (1990), Introduzione al pensiero complesso, Sperling&Kupfer, Milano, 1993.
Pancheri P., Stress, emozioni, malattia. Introduzione alla medicina psicosomatica, Mondadori, Milano, 1980.
Pancheri P. (a cura di), Lo stress in psichiatria e in psicosomatica, Il Pensiero Scientifico Editore, Roma, 1982.
Reitano M. (a cura di), Psicofisiologia dello stress, Edizioni Kappa, Roma, 1986.
Ruggieri V., Mente corpo malattia, Il Pensiero Scientifico Editore, Roma,, 1988.
Selye H., A syndrome produced by diverse nocuous agents, in Nature, 132-138 1936
Selye H., The stress of life, McGraw-Hill, New York,1976.
Shamdasani S., Il metodo magico che lavora in segreto. C. G. Jung, ipnosi e suggestione, in Turinese, L. (a cura di): 

Tracce di Jung, Editore Gruppo di Psicologia Analitica, Roma 2007.

Luigi Turinese



1 - 2018 141Il corpo, la mente

Sifneos P., Nemiah, J. C., Affect and fantasy in patients with psychosomatic disorders, in Modern trends in psycho-
somatic medicine, a cura di O. Hill, Butterworths, London,1970

Solano, L.,Tra mente e corpo, Raffaello Cortina Editore, Milano, 2001.
Taylor G. J., (1987) Medicina psicosomatica e psicoanalisi contemporanea, Astrolabio, Roma, 1993.
Taylor G. J., Bagby R. M., Parker J. D. A., (1997)I disturbi della regolazione affettiva, Fioriti, Roma, 2000.
Trombini G., Baldoni F., Psicosomatica, Il Mulino, Bologna, 1999.
Turinese, L., Modelli psicosomatici. Un approccio categoriale alla clinica, Elsevier-Masson, Milano, 2009.
Von Franz, M.L. (1988): Psiche e materia, Bollati Boringhieri, Torino, 1992
Zoppi, L.,Esplorazioni su una prospettiva junghiana per la psicosomatica, in Studi junghiani, 24, 69-83,Franco 

Angeli, Milano, 2007

Il paradigma psicosomatico nella sua evoluzione storica



 1 - 2018142 Il corpo, la mente

L’EMERGERE DI NUOVA VITA DALLE ANTICHE 
ROVINE.
WORKSHOP DI ARTETERAPIA

Mimma Della Cagnoletta, France Fleury, Simona Italia, 
Gabriella Cinà

Parole chiave: arteterapia, trauma, atto creativo, trasformazione

Ogni oggetto, o forse ancor di più, parti di un oggetto, dalle rovine di un ca-
stello ai cocci di una ciotola, raccontano la nostra storia. Per questo motivo 

l’archeologia è così affascinante, perché scava nel passato e lo rende presente. Gli 
oggetti del passato coniugano la realtà, nel senso della loro concretezza e della 
loro occupazione spazio/temporale attuale, con il mondo delle sensazioni e quel-
lo dell’immaginazione, delle memorie visive, dei sentimenti e dei pensieri. 
Frammenti di un oggetto hanno la funzione di “memento mori”, da cui inten-
diamo partire per riflettere su aspetti di noi e della nostra storia, sulle fragilità e 
criticità a volte ben compensate, e collegarli con nuove potenzialità, attivando la 
funzione trasformativa insita in ogni materia. Come dice Ingold (2011), vogliamo 
cogliere in ogni oggetto la “sostanza-in-divenire “ e con essa la sua storia che di-
venta anche la nostra di narratori. 

Ogni oggetto che creiamo è un incrocio di molte energie, personali e interper-
sonali, ed emerge da un inconscio sociale che si forma nell’incontro di gruppo, 
una dimensione inconsapevole ma condivisa da tutti.

Nello scegliere i materiali, nell’assemblarli e trovare il modo in cui possono 
essere messi in relazione, si apre un passaggio, una strada ancora inesplorata. Se 
ci si lascia guidare da ciò che abbiamo tra le mani, se non si cerca di imporre un 
“già conosciuto”, è possibile giungere alla conoscenza del nuovo, consapevoli che 
nulla si crea ex novo, ma tutto si trasforma. Oltrepassare la soglia di sicurezza, che 
divide il noto dall’ignoto, è il compito che ogni processo creativo ci sfida a fare. 

Nel contesto del workshop proposto, in cui la storia si fa percepire in ogni 
oggetto che i nostri occhi incontrano, proponiamo un passaggio da ciò che risulta 
mancante e perduto allo stesso tempo, alla sua ri-costruzione, consapevoli che 
solo dopo aver accolto le rovine, averle lasciate risuonare dentro di noi, senza 
giudizio e senza una precipitosa opera salvifica, si può trovare quel movimento 
che genera speranza e la sostiene, confermando le nostre risorse, le nostre forze 
e capacità.

Art & Psyche in Sicily



1 - 2018 143Il corpo, la mente

La memoria cumula in modo confusionale le parti scisse di un passato dolo-
roso, diluendole nel tempo e nella somma dei vissuti. La proposta di utilizzare 
materiali artistici significativi per recuperare i nostri frantumi e trasformarli cre-
ativamente in valori appaganti, facilita la manifestazione del sentire emozionale e 
la consapevole rivelazione degli ingombri.

Trovarsi davanti a materiali di scarto, stracci, cocci, e la possibilità di inte-
grarli per ricomporre e dare vita ad un simbolo che rappresenti la nostra storia 
sommersa, implica la volontà e il desiderio di consolidare i nostri vissuti irrisolti. 
La voglia di trasformazione, l’impegno e il valore che ne consegue, la verifica di 
una manifestazione immaginativa, l’insieme del processo, tutto questo permette 
di ripristinare il senso delle esperienze, il significato della sofferenza e diventa la 
rappresentazione del nostro restauro interiore. 

La realizzazione di un oggetto, di un immagine, diventa la testimonianza che 
possiamo trasformare in modo gratificante i pezzi infranti, sopportare i fallimen-
ti, superare le frustrazioni e dar forma ad un talismano che sostiene il nostro 
procedere in modo protettivo e gratificante. Il dolore privato può dunque essere 
tramite del dolore universale, soprattutto quando ciò che è raffigurato è il trauma. 
Kandel (2012) riprendendo la teoria dello spostamento del picco di Ramachan-
dran, ricorda che gli artisti attingono ai primitivi emozionali, a tutti i principi che 
ispirano le manifestazioni dell’esperienza artistica umana

L’arte in quanto gesto creativo può restaurare la dignità e il rispetto perduti 
e ripristinare per il singolo e per un’intera comunità un luogo sicuro per trasfor-
mare la sofferenza in affermazione di vita, da inazione congelata ad attivazione 
simbolica (Van der Kolk, 2015 ). 

L’emergere di nuova vita dalle antiche rovine



 1 - 2018144 Il corpo, la mente

Jung ( 1922) pone una distinzione tra due tipi di opere quelle nate dall’in-
tenzione e dalla decisione cosciente dell’autore e quelle che s’impongono al loro 
autore, nelle quali a rivelarsi è la natura più profonda, con una forza a cui egli 
non può sottrarsi e una volontà estranea alla sua. Se per Jung sono queste ulti-
me a stimolarci di più, perché autenticamente simboliche, l’opera che s’impone 
contemporaneamente ai componenti di un gruppo manifesta il mescolarsi della 
dimensione complessuale con quella collettiva, dando vita a una comunicazione 
profonda e catartica.

L’importanza del mettere insieme i propri cocci e continuare a vivere, è meta-
fora della vita, semplice ma non banale, che valorizza le proprie cicatrici, supera 
il “punto di rottura”, ossia andare oltre attraverso l’atto creativo, dà al gesto il po-
tere di entrare in contatto con la materia e riparare l’oggetto, restituendogli nuova 
forma e nuovo valore, definendo un cammino che progressivamente accompagna 
e rinforza, alla presenza di un testimone (l’arte terapeuta), spesso silenzioso me-
diatore. Il processo creativo consiste in un’animazione inconscia dell’archetipo 
nello sviluppo fino alla realizzazione dell’opera compiuta, il dare forma alle im-
magini primordiali e tradurle nel linguaggio presente è il mezzo per ritrovare 
l’accesso alle fonti più profonde della vita altrimenti proibite: in ciò è racchiuso 
il valore soggettivo ma anche sociale del lavoro con le immagini. (Jung, ibidem)

La trasformazione, insita nel processo creativo, presuppone anche la necessità 
di un passaggio che rimandi ad una fase di perdita: per elaborare e portare a ter-
mine un lavoro è necessario separarsi e perdere alcuni elementi, ed elaborare il 
lutto conseguente. C’è un processo che va dalla perdita all’elaborazione attraver-
so la trasformazione e tale processo è spesso accompagnato da sofferenza.

E. Neumann (1975), a tale proposito, rileva un legame tra la creatività e la sof-
ferenza psichica: l’artista tende a non sanare le sue ferite attraverso un adattamen-
to al collettivo, ma l’uso della sofferenza può far affiorare la forza risanatrice della 
creatività. Proprietà insita dei cocci è proprio la perdita di pezzi, la potenzialità 
di divenire nuove tessere di puzzle che possono mettere a dura prova la creazione 
di una nuova opera. Un coccio rosso può sembrare la vela di una barca, ma il 
cercare di farlo star su all’interno di un supporto di carta leggero può realizzare 
una nuova esperienza di frattura. Il coccio sul pavimento va in pezzi, l’attimo di 
sospensione e lo sguardo del testimone/arte terapeuta fa si che il “potenzialmente 
ritraumatizzante” possa prendere la forma di un gesto di riparazione e di perdo-
no. Il lavoro fa emergere la dimensione valorosa della sofferenza e il coraggio di 
non affannarsi nella ricerca dei pezzi mancanti, scegliere solo quelli che non siano 
semplici sostituti, ma che possano risignificare tutta la storia. 

L’invito ad integrare la personale esperienza e l’espressione simbolica in una 
costruzione di gruppo rappresenta una tappa molto delicata. Si vedono ritornare 
in superficie le emozioni perturbanti vissute in passato da ciascun partecipan-

Della Cagnoletta - Fleury - Italia - Cinà



1 - 2018 145Il corpo, la mente

te, si evidenzia la resistenza a concedere la parte personale appena riedificata, si 
temono le interferenze che potrebbero acutizzare le emozioni in movimento, si 
osserva con perplessità e si esita ad accogliere la proposta. La tendenza a volere 
proteggere l’oggetto personale impedisce la spontaneità di condivisione. Eppure 
risulta importante esporsi e conquistare la fiducia verso il mondo esterno per 
consolidare la propria presa di posizione. 

È fondamentale proporre che l’unione dei lavori avvenga con libertà, in modo 
da rispettare la scelta dello spazio individuale a contatto con quello degli altri. Va 
garantito il rispetto dei lavori, dei loro significati e si invita alla discrezione riguar-
do ai loro contenuti individuali. La forma base, che raccoglie nel suo interno l’in-
sieme dei lavori, è impostata in modo versatile in modo da favorire l’adeguamento 
di ogni opera. Essa diventa punto di riferimento accogliente, protegge e assicura 
la possibilità di recuperare la propria opera senza alcun intervento aggiuntivo da 
parte di terzi. Il radunare i lavori non implica un esito definitivo, ma invita momen-
taneamente a guardare insieme nella stessa direzione e a confrontare testimonianze 
che indicano come si può affrontare il tema della resilienza (Cyrulnik, 2005). 

Il confronto di gruppo avviene in un cerchio in movimento che permette di os-
servare i lavori di tutti, la relazione tra loro e la posizione particolare del proprio. 
Con la sensibilità dovuta, si può comunicare il proprio sentire emotivo e parlare 
delle dinamiche vissute durante il percorso del workshop. L’ascolto e la condi-
visione delle emozioni permette l’acquisizione di nuove possibilità d’intervento, 
oltre al consolidamento delle proprie, vede emergere nuove energie da mettere in 
movimento dentro di sé e intorno a sé.

Bibliografia

Cyrulnik B., Malaguti E., Costruire la resilienza, Erickson, 2005
Della Cagnoletta M., Arteterapia.La prospettiva psicodinamica, Carocci, Roma,2010
Ingold, T., Making, Routledge, London and New York, 2011
Jung C.G.(1922), Psicologia analitica e arte poetica in Opere vol.X, Boringhieri, Torino,1985
Kandel E., L’età dell’inconscio, Cortina Editore, Torino, 2012
Neumann E. (1975), L’uomo creativo e la trasformazione, Saggi Marsilio, Venezia1993
Van der Kolk B., Il corpo accusa il colpo, Carocci, Roma, 2015

L’emergere di nuova vita dalle antiche rovine



 1 - 2018146 Il corpo, la mente

ARCHEOLOGIA DEL CORPO/PSICHE: L’ARCHETIPO 
DELLA CONIUNCTIO NELL’AREA MEDITERRANEA

Antonella Adorisio

Parole chiave: Archeologia, Corpo/psiche, Femminile/Maschile, Mediterraneo, Anima

Nella convinzione e con la fiducia che strati profondi della psiche possano 
emergere durante le nostre interazioni con l’ambiente, ho proposto un wor-

kshop di movimento all’interno del convegno Art and Psyche in Sicily. Il wor-
kshop è stato motivato da un duplice intento: da un lato quello di sperimentare 
la coesistenza di Arte e Psiche in uno spazio liminale condiviso; dall’altro quello 
di esplorare l’artista/analista quale archeologo attraverso l’espressione del corpo 
in movimento. 
 Il nostro sguardo di Analisti deve poter includere anche la preistoria della psiche, 
nascosta nei più intimi recessi dell’animo umano così come nella dimensione infi-
nitamente piccola dello spazio/tempo di ogni cellula del nostro corpo. Il paleoliti-
co, il neolitico, l’età del bronzo, sono strati profondi dell’inconscio collettivo. Sul 
piano della coscienza collettiva ogni interpretazione storica è frutto dell’assetto 
mentale dell’epoca; ogni considerazione è soggetta a revisione, a nuove prove e a 
verifiche man mano che si avanza. Uno sguardo nuovo sul passato ci aiuta ad illu-
minare il presente e a preparare un diverso futuro. Quando le prospettive si mo-
dificano, nuove consapevolezze vengono a galla. Ogni scavo archeologico, ogni 
nuovo ritrovamento nella Terra porta con sé uno svelamento della Psiche. Ogni 
svelamento della Psiche porta con sé nuove possibilità di connessioni e di amplia-
mento della coscienza. Dalle ricerche archeologiche degli ultimi vent’anni è emer-
so che è stata la vita sedentaria a precedere l’agricoltura e non il contrario come si 
riteneva. Le nuove datazioni hanno permesso di stabilire che gli oggetti di culto 
comparvero negli insediamenti prima ancora dello sviluppo delle piantagioni e 
dell’allevamento. Dunque l’umanità non ha iniziato a raggrupparsi stabilmente 
perché ha scoperto che poteva coltivare e allevare, ma ha iniziato a farlo per-
ché aveva bisogno di condividere ed esprimere una tensione spirituale. Gli esseri 
umani da cacciatori-raccoglitori nomadi hanno cominciato a stabilirsi e a creare 
villaggi per rispondere ad un bisogno sociale/spirituale. In molti villaggi furono 
immediatamente creati spazi comuni adibiti a probabili funzioni rituali. Quando 
lo stato di coscienza era tale da non percepire una scissione tra spirito e materia, 
la materia aveva poteri spirituali. L’aspetto materiale degli oggetti di culto e dei 
monumenti in pietra permetteva l’attuazione e il protrarsi delle esperienze spiri-
tuali. Ad esempio la roccia era la sede delle divinità: tutto ciò che veniva scavato 



1 - 2018 147Il corpo, la mente

nella roccia come nicchie, altari, scalinate, sculture era considerato vivo e aveva il 
potere di connettere il mondo umano con le forze divine. In una visione che non 
separa lo spirito dalla materia, la nuova archeologia ha rivalutato il ruolo attivo 
degli oggetti materiali nelle pratiche cultuali, ovvero l’enorme valore dei luoghi 
di culto, dei manufatti, delle pitture rupestri e degli affreschi. La nuova archeo-
logia ha sfatato alcuni stereotipi e ha dimostrato che la mancanza di fonti scritte 
non implica assenza di civiltà evolute. Il Neolitico, con le sue forme simboliche 
in buona parte non ancora decifrate, non è stato uno stadio primitivo e selvaggio 
ma un periodo prevalentemente pacifico che rispettava la vita, onorava la morte 
e celebrava la rinascita attraverso una serie di atti rituali significativi. L’arte del 
Neolitico e ancora più la successiva arte Minoica non raffigura immagini di guer-
ra, violenza, sottomissione, distruzione ma esprime armonia, bellezza e prolificità 
della natura. Le immagini del predominio del maschile rispetto al femminile non 
sono ancora apparse.
 Anche l’attuale visione del Paleolitico è cambiata grazie alla scoperta delle splen-
dide espressioni artistiche dei nostri predecessori. La visione dei nostri antenati 
quali selvaggi e primitivi si è profondamente trasformata grazie alle scoperte delle 
straordinarie pitture rupestri incise nelle grotte migliaia di anni fa e trovate in 
tanti paesi del mondo. Le pitture rupestri sembrano essere state create non tanto 
per una finalità estetica, quanto per una insopprimibile tendenza a dare forma 
a bisogni spirituali. Osservando in particolare le incisioni rupestri delle grotte 
francesi di Chauvet, risalenti a 32.000 anni fa e scoperte solo nel 1994, si rima-
ne incantati dalla potenza divina che emana da queste forme animali disegnate 
con straordinaria precisione e accuratezza. Non solo le grotte sono difficilmente 
accessibili, ma più ci si addentra più i disegni diventano ricchi e precisi. Alcuni 
dipinti si trovano sui soffitti e nelle parti più alte delle pareti tanto che sono state 
chiamate le cattedrali della preistoria. Per inciso, siamo talmente abituati a con-
siderare i grandi artisti uomini che, osservando l’arte rupestre delle caverne del 
paleolitico, non ci viene neanche in mente che quei dipinti potrebbero essere stati 
fatti dalle donne, come è stato di recente ipotizzato su basi scientifiche. Tra l’altro, 
gran parte dei manufatti, dal paleolitico all’età del bronzo, furono probabilmente 
creati dalle donne che non erano impegnate nella caccia. Durante il Paleolitico 
il centro della caverna, così difficile da raggiungere, era un santuario interno, un 
luogo di trasformazione, l’utero della terra vivente dove si svolgevano specifici ri-
tuali. Era il ventre della Dea/Natura. Si entrava dal mondo esterno pieno di luce, 
si attraversavano lunghi cunicoli stretti e bui e si giungeva nelle profondità più 
scure della grotta per compiere un viaggio dove gli spiriti degli animali deificati si 
incarnavano nelle rocce. 
 Tenendo a mente alcune delle parole di Jung espresse nel Libro Rosso, ho propo-
sto un workshop che potesse facilitare l’emergere di nuove consapevolezze grazie 

Archeologia del corpo/psiche: l’archetipo della coniunctio nell’area mediterranea



 1 - 2018148 Il corpo, la mente

alla possibilità di riconnettersi alle antiche radici della nostra civiltà Mediterranea. 
Jung dice: “Ma qual è l’elemento risolutivo? È sempre qualcosa di antichissimo e 
proprio per questo qualcosa di nuovo, perché quando qualcosa passata da molto 
tempo ritorna, oggi, in un mondo mutato, è nuova. Dar vita a cose antichissime 
in un’epoca nuova significa creare. È la creazione del nuovo. Ed essa mi redime. 
Redenzione è risoluzione del compito. Il compito è partorire ciò che è vecchio in 
un tempo nuovo.” (Jung, 2010, p.311) Aprendo il cuore allo spirito del convegno, 
si è cercato di dar vita alle emozioni suscitate dalle visite archeologiche e alle ispi-
razioni connesse al genius loci dei luoghi abitati e attraversati in quei giorni. Il filo 
conduttore è stato dunque il tornare alle origini per ritrovare radici sepolte che 
nuovamente irrorate dalla luce della coscienza potessero essere in grado di por-
tare rinnovate connessioni. Il workshop è stato un’opportunità per l’espressione 
immaginale di corpo, mente e anima. In che modo possiamo incarnare il potere 
di curare e di rigenerare energie femminili e maschili? In che modo possiamo 
portare in relazione il mito della dea e il mito del dio, all’interno dei nostri cor-
pi? In che modo possiamo riconnetterci con l’archetipo della coniunctio? Come 
possiamo dare vita a nuove possibilità? Queste alcune delle domande che hanno 
guidato le nostre esperienze. Abbiamo fatto un viaggio nella storia cercando di 
riconnettere il nostro corpo/psiche con le antiche dee e con gli antichi dei, con gli 
animali sacri, con la natura sacra, con i poteri di cura. Entrando nell’archeologia 
del nostro corpo/psiche, abbiamo esplorato in che modo i principi femminili e 
maschili si relazionavano uno all’altro ai primordi della storia. Abbiamo iniziato 
con alcuni rituali al fine di creare un’atmosfera di fiducia e un solido contenitore. 
Si è creato uno spazio condiviso di serenità e apertura verso il mistero. Ho quindi 
chiesto a ciascuno di chiudere gli occhi e di muoversi liberamente partendo da 
un punto di vista conscio femminile. In che modo esprimiamo il nostro lato fem-
minile nella vita quotidiana? Come potremmo danzarlo? Poi ho chiesto di fare 
lo stesso pensando al lato maschile più conscio e più attuale. Al termine dell’e-
sperienza, ciascun partecipante ha scritto alcune parole al fine di memorizzare 
immagini interne, emozioni e movimenti. Poi, sempre con gli occhi chiusi, ho 
guidato un breve rilassamento portando l’attenzione a diverse forme del respiro e 
al nostro contatto con la terra, facendo in modo di essere ben radicati e allineati. 
Tutti sono entrati in uno stato di profondo rilassamento, tale da facilitare l’emer-
sione inaspettata di contenuti non controllati dalla coscienza. Ho chiesto quindi 
di provare a cercare il proprio lato femminile mettendosi in contatto con lo strato 
più profondo dell’inconscio fino a giungere all’inconscio collettivo, cercando di 
dimenticare ciò che appartiene a concetti, immagini, pregiudizi, ovvero al già 
noto, rispetto alla categoria del femminile. Di qui sono iniziati movimenti più 
autentici e inaspettati, certamente più distanti dalle abitudini della coscienza. La 
stessa cosa è stata fatta riguardo al lato maschile. Al termine ho chiesto di scri-

Antonella Adorisio



1 - 2018 149Il corpo, la mente

vere alcune parole per ogni esperienza al fine di memorizzare immagini interne, 
emozioni e movimenti. Per concludere l’intero gruppo ha condiviso le esperienze 
attraverso movimenti, gesti e parole. Nel mio testimoniare ho avuto la sensazione 
che tutti ci trovassimo all’interno di una piccola grotta, come uno degli uteri della 
Terra. Ho percepito invisibili interconnessioni insieme ad un profondo senso di 
pace e all’apertura del cuore. Ho percepito armonia e serenità.
 Tutti i partecipanti sono entrati nell’esperienza in modo profondo e con fiducia. 
Le immagini relative al femminile e maschile antico sono risultate diverse rispetto 
a quelle attuali. L’esperienza ha dimostrato ciò che le più recenti scoperte archeo-
logiche testimoniano sulle antiche civiltà della Dea e su questo vi invito a leggere 
alcuni dei testi citati in bibliografia. In particolare, nel libro Il mito della Dea di 
Jules Cashford e Ann Baring, ci viene narrato nei dettagli come nel corso dei 
millenni, l’antico mito della Dea andò depotenziandosi e l’immagine del divino 
perse il suo lato femminile. Ci viene narrato, con estrema dovizia di particolari, 
come l’antica Dea, Grande Madre, espressione dell’unità della Natura e dell’A-
nima Mundi sia stata a poco a poco frammentata all’interno di sé stessa; ci viene 
narrato come il mito del cacciatore, contenuto nel mito della Dea sin dal Paleo-
litico, si sia trasformato nel mito dell’eroe conquistatore che separa e uccide. Di 
solito si tende a vedere gli archetipi come entità fisse, eterne ed immutabili ma 
le loro manifestazioni nella forma variano attraverso i secoli e sono mutevoli. Le 
forme archetipiche sono condizionate storicamente così come lo sguardo di chi 
osserva è sempre condizionato dal contesto culturale e dalla propria soggettività. 
Le forme archetipiche si trasformano ed evolvono man mano che la psiche evol-
ve, così come si trasforma ed evolve ogni sistema naturale. Le forme archetipiche 
del femminile e del maschile sono profondamente cambiate nel corso della storia. 
Le mie ricerche sono andate oltre la visione di Cashford e Baring portandomi a 
riscoprire antichi culti femminili legati alle Dee solari; anche su questo vi invito a 
leggere i testi citati in bibliografia. Ringrazio di cuore gli organizzatori del conve-
gno, un’esperienza davvero unica e originale!

Bibliografia

Adorisio A., La Dea dei primordi. Un archetipo tra storia, corpo e psiche in “Tempo d’analisi, Paradigmi junghiani 
comparati. Rivista di psicologia del profondo”, Roma, Aracne editrice, III, 4, pp. 85-106, 2014.

Adorisio A., Materia oscura e Sol femminile: alchimie archetipiche per una nuova coscienza in “Enkelados” vol. II, 
Nuova Ipsa, Palermo, 2015 pagg 35-45

Adorisio, A., Archetipi in evoluzione, Immagini della coscienza solare femminile, in Widmann C. (a cura di), 
Archetipi, Magi, Roma, 2017, pp.75-92

Adorisio, A., (2016) Ancient Symbols-New Perspectives: Anima Mundi and the Sunrise Goddesses, in Kyoto 2016 
Anima Mundi in Transition: Cultural, Clinical & Professional Challenges, Proceedings of the Twentieth 
Congress of the International Association for Analitical Psychology, (IAAP) Kyoto, edited by Kiehl E. & 
Klenck M. 2017, Daimon Verlag, Switzerland.

Archeologia del corpo/psiche: l’archetipo della coniunctio nell’area mediterranea



 1 - 2018150 Il corpo, la mente

Adorisio, A.,(2016) Body-Psyche Archeology: The Sun Within, in Kyoto 2016 Anima Mundi in Transition: Cul-
tural, Clinical & Professional Challenges Proceedings of the Twentieth Congress of the International As-
sociation for Analytical Psychology(IAAP), Kyoto edited by Kiehl E. & Klenck M. 2017, Daimon Verlag, 
Switzerland.

D. Aczel A. (2010) Le cattedrali della preistoria. Il significato dell’arte rupestre. Ed. Cortina
Cashford, J. & Baring A, (1991) Il Mito della Dea, Venezia, Roma, 2017.
Campbel,l J., Eisler, R., Gimbutas, M., Muses, C.,(1991) I nomi della Dea – Il femminile nella divinità, Astrola-

bio Ubaldini Roma 1992
Eisler R., (1988), Il calice e la spada, La civiltà della Grande Dea dal Neolitico ad oggi, Udine, Forum, 2012.
Gimbutas, M. (1989), Il linguaggio della Dea, Roma, Venezia, 2008. 
C.G Jung, (2009), Il libro Rosso – Liber Novus, S.Shamdasani, (a cura di), Bollati Boringhieri, Torino, 2010.

Antonella Adorisio



1 - 2018 151Il corpo, la mente

Recensioni
La corrispondenza, come il diario, attiene alla sfera più intima di una 
persona, sia pure quella di un uomo famoso, ed è possibile che il 
lettore vi si avvicini con curiosità, ma anche con circospezione, quasi 
presentendo accanto al desiderio di conoscenza e approfondimento, 
l’ombra voyeuristica della ricerca, inappropriata, di qualche sapida 
self-disclosure. Nell’epistolario tra Jung e White il problema è, in-
vero, limitato. Non perché le lettere siano formali o poco personali, 
ma perché, pur avendo a oggetto questioni di massimo interesse per 
il bisogno di sapere e di comprendere di entrambi, o forse proprio 
per questo, sono in qualche modo “lettere aperte”, come attestato 
dalla documentazione di come lettere dell’uno siano state portate a 
conoscenza di persone dell’entourage dell’altro e, parimenti, come 
lettere delle persone medesime siano citate o riportate nella corri-
spondenza tra i due.
L’epistolario tra CG Jung e Victor White, sacerdote e teologo dome-
nicano inglese, interessa un periodo lunghissimo: dal 1945 al 1960. È 
White a iniziare il dialogo, con una scoperta captatio benevolentiae, 
che nella prima lettera a Jung unisce ai complimenti consueti l’infor-
mazione di un articolo da lui pubblicato in opposizione alla critica 
mossa nel 1945 allo psicologo zurighese da Fluegel, uno psicoanalista 
inglese analizzato da Jones. Jung raccoglie (inconsapevolmente?) il 
gancio di White, ringrazia e inizia un dialogo epistolare che al lettore 

contemporaneo fornirà informazioni importanti, anzi preziose, sullo sviluppo del pensiero di Jung.
In realtà, la incontrovertibile sete di conoscenza dei due deriva da motivazioni diverse e afferisce a diverse 
finalità. Jung cercava in White il cattolico colto, osservante ma non bigotto, che avrebbe potuto aiutarlo a rein-
terpretare i simboli cristiani secondo la prospettiva della psiche oggettiva e quindi in chiave transpersonale e 
transculturale. Dall’altro lato, White, estremamente sensibile al discorso psicologico ma lontano dal positivismo 
psicoanalitico freudiano, cercava l’aiuto di Jung in un progetto culturale che consentisse di integrare la Psicolo-
gia Analitica nella Teologia cattolica. I nodi verranno al pettine dopo la pubblicazione di “Risposta a Giobbe” 
(1952), testo non ricevibile allora come oggi da un pensiero cristiano rigido che guardi con sospetto alla serpeg-
giante anima gnostica cha abita ogni religione. I sentimenti di incomprensione, di delusione, di tradimento si 
insinueranno nella relazione epistolare, conducendola alla cortese formalità e all’interruzione. L’epistolario, per 
quanto attestazione di un’amicizia e di una collaborazione non portate a compimento, è testimonianza di cosa 
sia l’onestà intellettuale: così come White non vorrà far quadrare il cerchio dell’integrazione ad ogni costo, allo 
stesso modo Jung non si irrigidirà nelle sue convinzioni ma sarà capace di modulare la sua critica alla teologia 
cattolica in maniera coerente ai nuovi dati appresi.
Il meritorio lavoro editoriale della Casa italiana, afferisce al prezioso lavoro di raccolta ed editing operato dai 
curatori per la Philemon, secondo la consueta attenzione all’autenticità e al rispetto dello stile personale dei cor-
rispondenti, ed è di grande interesse non solo per gli psicoterapeuti junghiani ma per chiunque sia interessato a 
indagare sulla complessa relazione tra psicologia analitica e religione.

Maurizio Nicolosi

 Lettere tra C. G. Jung e Victor Withe
a cura di Ann Conrad Lammers e 
Adrian Cunningham
traduzione italiana di Barbara Sambo
Edizioni MaGi, 2016



 1 - 2018152 Il corpo, la mente

Accolgo molto volentieri la proposta dei curatori di presentare “L’U-
niverso di Gaia” con l’intento di offrirne una visione globale nelle 
sue molteplici sfaccettature e articolazioni, seppur consapevole del 
fatto che scrivere su un testo che si è curato è cosa non facile, e ancor 
meno usuale, imbarazzata nell’essere fin troppo coinvolta e pertanto 
nient’affatto distaccata e lucida.
“L’universo di Gaia” è un lavoro collettaneo, nato all’interno di un 
gruppo di ricerca teorico-clinica dal titolo Figlie della mente del pa-
dre, Figlie del corpo della madre. Percorsi e destini femminili, co-
stituitosi al CIPA, a partire dal 2010 e tuttora in corso, condotto da 
Bianca Gallerano e Francesca Picone.
Le due espressioni Figlie della mente del padre, Figlie del corpo della 
madre vengono intese come due figure metaforiche che tentano di 
descrivere, in chiave fenomenica e al di là degli inevitabili destini 
individuali e irripetibili, due modalità tipiche delle donne di essere 
al mondo, ‘abitare’ la propria femminilità e sentirsi, a volte, vittime 
inconsapevoli dell’appartenenza al proprio genere.
Il testo consente una riflessione analitica sui temi del mondo com-
plesso delle donne, dal passato al presente, attraverso un’interpreta-
zione storica, ma anche evolutiva e psicologica nella prospettiva della 
Psicologia analitica con un approccio alla psicologia delle donne. 
Vengono affrontati il tema dell’identità, del corpo, del cambiamento, 
come l’adolescenza femminile o la gravidanza e la menopausa, che 
segnano il percorso dello sviluppo esistenziale dei volti delle donne.

Nel testo si trovano le espressioni di Animus e Anima o l’archetipo della Grande Madre, insieme a questioni 
riguardanti le importanti e profonde relazioni, quali la relazione madre-figlia, padre-figlia, analista-paziente. Il 
libro offre un’interessante lettura di storie segnate da elementi naturali e segni di psicopatologia, storie in cui 
gli occhi di un’analista femminile incontra gli occhi di un’altra donna che si apre, rivelandosi nella sua essenza 
complessa e misteriosa, piena di risonanza emotiva. 
La clinica di questo libro è densa della dimensione delle relazioni umane, dei destini e dei modi di essere, del 
vivere la loro femminilità, nel viaggio psicologico che conduce l’identità femminile, in una progressiva realiz-
zazione del Sé che diventa individuazione. Viene, inoltre, proposta una riflessione psicodinamica sul tema e su 
aspetti precipui della formazione delle analiste.
Molti miti, simboli e metafore s’incontrano nella lettura del testo, nelle descrizioni che trattano i destini e i modi 
di essere e di vivere, anche inconsapevolmente, un genere, che potrebbe produrre un pensiero indipendente, 
lontano dalle proiezioni maschili ed essere riconosciuto per come davvero è.
Il termine femminile nel linguaggio junghiano si esprime nella continuità della relazione con la madre, nella rela-
zione con ciò che nutre e vive un’esperienza intensa, unica, emotiva, nella quale l’altro è generato. È un’identità 
che si realizza progressivamente, aperta al cambiamento.
L’opera descritta aiuta a capire il modo attraverso cui differenziarsi dalla propria madre per giungere ad un’i-
dentità unica, ma diversa, che abbracci e affronti la complessità del funzionamento della psiche della donna.

Francesca Picone

L’Universo di Gaia
La scoperta della donna nel “corpo” 
della Psicologia Analitica
a cura di Bianca Gallerano,
Francesca Picone
Ma.Gi. Edizioni (Roma) 2016

Recensioni



1 - 2018 153Il corpo, la mente

Questo piccolo testo universitario è uno strumento particolarmente 
utile per chi si avvicina a capire il testo di Jung. Anzitutto il testo 
tedesco a fronte anche per chi non conosce bene il tedesco è una 
garanzia di maggiore precisione nella traduzione di un lavoro di per 
sé difficile soprattutto per chi da studente o da non addetto ai lavori 
si avvicina alla non facile comprensione della teoria di Jung. 
La traduzione di Vincenzo Cicero è molto puntuale e più precisa, 
forse perché più aggiornata di quella che troviamo nel volume Ope-
re. L’attenzione alle note redatte da Cicero sono verificate sui testi 
di riferimento e molto utili perché arricchite dalla riflessione storica 
indispensabile per comprendere oggi il testo.
L’introduzione di Lucia Guerrisi ha proprio la funzione di “introdur-
re” in modo il più chiaro e semplice possibile un lavoro che è tutto 
fuor che semplice. La semplicità non è a scapito della completezza.
L’attenzione alle sfumature sia nell’introduzione che nella traduzione 
e nelle note fanno di questo piccolo libro uno strumento di insegna-
mento e di lettura agevole e preciso. Utile per introdurre al concetto 
di Sincronicità ma anche come testo di base da consultare quando si 
hanno dubbi.
Jung ha bisogno di buone traduzioni e forse anche di aggiornamen-
ti, il fatto che l’Università si renda disponibile ad una tale verifica è 
incoraggiante considerando il passato ostruzionismo del mondo ac-
cademico nei confronti di uno dei più grandi pensatori del ventesimo 
secolo.

Caterina Vezzoli

Sincronicità come principio
di connessioni acausali
di Carl Gustav Jung
Antologia ragionata con testo tedesco 
a fronte
A cura di Lucia Guerrisi

Recensioni



 1 - 2018154 Il corpo, la mente

Gabriele Ajello, nato a Palermo il 06/01/1977, è Psicologo Analista del CIPA., docente presso l’Istituto per 
l’Italia Meridonale e la Sicilia del CIPA, membro I.A.A.P., Presidente dell’Associazione Alpha Onlus e co-re-
sponsabile del Centro Alias (Centro dedicato al sostegno psicologico dell’infanzia e dell’adolescenza). È inoltre 
impegnato da anni nell’uso del teatro e del cinema sia come strumento espressivo che come strumento di cura e 
di riabilitazione. Attualmente lavora come Psicoterapeuta in ambito privato nella città di Palermo.

Gabriele Ajello, born in Palermo on 1977/01/06. He’s an Analytical Psychologist member of CIPA Southern 
Institute where he has also teaching functions. IAAP member. President of the Alpha Onlus association and 
joint manager of Alias Center (which offers psychological support to infants and teenagers). He’s also involved 
in the use of theatre and cinema not only as expressive means but also as instruments of therapy. He works as 
Psychotherapist in Palermo

gabrieleajello@gmail.com

Houyem Boukassoula épouse Denden, une femme Tunisienne née le 23 juin 1967. Psychologue clinicienne 
en chef exerçant dans un établissement de la santé publique. Titulaire d’une maitrise en Psychologie, d’un 
diplôme d’études spécialisées en psychologie appliquée (spécialité clinique), d’un DEA de psychologie clinique 
et Doctorante en psychologie clinique. Psychothérapeute formée en thérapies corporelles à l’école de Richard 
Mailler à Strasbourg. Psychanalyste Jungienne, membre provisoire de l’IAAP (examen final passé en 2018). 
Secrétaire Générale de l’Association Tunisienne de Formation en Psychologie Analytique. Secrétaire Générale 
de l’Association Tunisienne d’Information et d’Orientation sur le Sida et la Toxicomanie. Formatrice en matière 
des toxicomanies: physiologie et pharmacologie des toxicomanies, traitement et continuum de soins.

Houyem Boukassoula épouse Denden, nata aTunisi il 27 Giugno 1967. Psicologa clinica, lavora presso una 
struttura della sanità pubblica. Titolare di un master in Psicologia e di una laurea specialistica in Psicologia 
clinica applicata, doploma post-laurea in psicologia clinica e un dottorato in psicologia clinica. Psicoterapeuta 
specializzato in terapia del corpo alla scuola di Richerd Mailler di Strasburbgo, Psicoanalista junghinana, mem-
bro IAAP. Segretario generale dell’l’Association Tunisienne de Formation en Psychologie Analytique, Segreta-
rio generale dell’Association Tunisienne d’Information et d’Orientation sur le Sida et la Toxicomanie.Esperta in 
materia di dipendenze: fisiologia e farmacologia delle dipendenze, trattamento e cura.

h_boukassoula@yahoo.fr

Simona Carfì, Membro ordinario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – Psicologa e Psicotera-
peuta dell’età evolutiva a indirizzo psicodinamico (IDO – Roma). Esperta nell’utilizzo della Sandplay Therapy 
di Dora Kalff. Esercita la libera professione, occupandosi da oltre dieci anni di infanzia, dal concepimento all’a-
dolescenza. Conduce gruppi di genitori e gruppi di operatori del settore educativo, nonché di gruppi di psicote-
rapia con bambini e adolescenti e gruppi di supervisione clinica. È autrice di diversi contributi su riviste inerenti 
la psicologia analitica, su tematiche quali il gruppo, l’età evolutiva e l’ambito formativo. Vive e lavora a Catania.

Simona Carfì, ordinary member of CIPA Southern Institute, Psychologist and psychodynamic infant Psycho-
therapist (IDO - Rome). Expert at Dora Kalff Sandplay Therapy, She’s been working for more than ten years in 
private practice with children from the moment of conception to their adolescence. She also conduct groups of 
parents and groups of educational workers. Author of several papers on analytical psychology regarding groups, 
infant and education. She lives and works in Catania

simonacarfi@gmail.com

Livia Di Stefano, Membro ordinario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – e dello IAAP, da 
anni si occupa delle relazioni psiche-soma lavorando presso strutture ospedaliere pubbliche e private. Esercita 
la libera professione ed è impegnata in ambito clinico-riabilitativo con pazienti psicotici. Studiosa delle im-
magini nell’ambito dell’arte e della letteratura e del rapporto tra psicologia e spiritualità, promuove ricerche, 
conduce gruppi formativi in tali ambiti. Fa parte del Comitato di Redazione di Enkelados – Rivista Mediterra-
nea di Psicologia Analitica. È autrice di diversi articoli su tematiche inerenti la malattia come trasformazione, il 
femminile e l’Anima. Vive e lavora a Catania

Livia Di Stefano, Ordinary member of CIPA Southern Institute and IAAP. She’s been dealing for years with 
the psyche-soma relationship in public and private hospitals. She’s in private practice in Catania, engaged in 
clinical rehabilitation with psychotic patients. Interested in the images in art and literature, especially with 
regard to the psychology of art and the creative act and the relationship between psychology and spirituality. In 
this field, she promotes research and conducts training groups. Member of the Editorial Board of Enkelados 
Journal and author of several papers on topic related to the disease as means of transformation and rehabilita-
tion according to the model of analytical psychology, the feminine and the Soul. She lives and works in Catania.

liviadis@tiscali.it

Schede biografiche / Biography



1 - 2018 155Il corpo, la mente

Gabriella Giannì, Psicologo Analista del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – e membro IAAP. 
Ha lavorato presso il Centro per la Giustizia Minorile come Psicologo in convenzione presso l’Istituto Penale 
Minorile ed il Centro di Prima Accoglienza di Palermo. Dal 2006 porta avanti le attività dell’Associazione Alpha 
Onlus a Palermo ed è co-responsabile del Centro Alias per il progetto S.I.A. (Sostegno Infanzia Adolescenza). 
Attualmente lavora in ambito privato a Palermo come Psicoterapeuta.

Gabriella Giannì, Analytical Psychologist of CIPA Southern institute, IAAP Member. She worked at the ju-
venile court, as Psychologist at the juvenile detention centre and also at the Initial reception centre of Palermo. 
Since 2006 she’s been promoting the Alpha Onlus Association activities and has been working as joint manager 
of Alias Center regarding the SIA project. She’s in private practice as a Psychotherapist in Palermo.

gabriella.gianni@yahoo.it

Rosa Rita Ingrassia, Psicologa, analista junghiana, membro del CIPA (Istituto per l’Italia Meridionale e la 
Sicilia), dove è docente di Psicologia e psicodinamica dell’età evolutiva. Si occupa di psicoterapia di gruppo 
ad indirizzo junghiano. Curatrice della pubblicazione Figlie del Mediterraneo, una raccolta di scritti clinici sul 
femminile, MaGi Editore.

Rosa Rita Ingrassia, Psychologist, Jungian Analyst, member of CIPA Southern Institute, with teaching tasks. 
She ‘s been a Jungian Group expertise for some time. Editor of the paper Figlie del Mediterraneo, a collection 
of clinical essays on the Feminine (Ma.Gi Edition)

ingrassiarosita@gmail.com

Franco La Rosa, Medico umanista, Psichiatra, Analista Didatta del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e 
la Sicilia – membro IAAP.

Franco La Rosa, MD, Humanist, Psychiatrist, training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP member.
francescolarosa29@libero.it

Carlo Melodia, medico, psichiatra, psicologo analista membro AGAP – IAAP, associato CIPA., docente all’I-
stituto C. G. Jung di Zurigo, supervisore e docente CIPA. Ha pubblicato in riviste scientifiche e testi nazionali 
e internazionali contributi in diversi ambiti psicologici: disturbi alimentari, disagi psicosomatici, dissociazione 
psichica, creatività in psicoterapia, formazione in psicologia analitica. Svolge l’attività di psicoanalista a Padova. 
Già supervisore di diversi reparti di Psichiatria delle ULSS del Veneto e dell’Equipe di Psicoterapia della Crisi 
della Clinica Psichiatrica di Padova. Supervisore IAAP del Developing Group di Malta e del Router di Cypro. 
Presidente di Viaggi Junghiani Analitici.

Carlo Melodia, MD, psychiatrist, analytical psycologist, is AGAP – IAAP member, associated CIPa, lecturer 
at C.G. Jung Institute of Zurich, control and training analyst for CIPA. His scientific contributes are published 
n several books and publications about different psychological areas of interest: eating disorders, psychosomatic 
diseases creativity in psychotherapy, training in analytical psychology. He works as psychoanalyst in Padua. 
Past-supervisor in several Psychiatric Units in Veneto and in the Team of Crisis Psychotherapy of the Psychiatric 
Clinic of Padua University. IAAP supervisor of the Developing Group of Malta and Router of Cyprus. President 
of Viaggi Junghiani Analitici (VJA)

carlomelodia60@gmail.com

Maurizio Nicolosi, Psichiatra, psicologo anaista, in atto Segretario del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale 
e la Sicilia – docente e supervisore, membro IAAP. Già Resp. U.O.S. SPDC A.O. Cannizzaro di Catania. Vive 
e lavora a Catania.

Maurizio Nicolosi, Psychiatrist, Analytical Psychologist, Director of CIPA Southern Institute, teacher and 
supervisor, IAAP member. Past Director in SPDC A.O. Cannizzaro, Catania, where he lives and works.

maurizionicolosi@hotmail.com

Maria Rosalia Novembre, Psicologa-Psicoterapeuta, Analista junghiana, Socio del CIPA con funzioni di 
docenza e di Supervisore, membroIAAP. Lavora privatamente a Palermo come analista e psicoterapeuta. È 
impegnata nel lavoro clinico-riabilitativo con pazienti psicotici e si occupa dell’approccio olistico al paziente 
organico, della relazione medico-paziente e della formazione psicologica negli operatori della salute e delle 
professioni di aiuto. Aree di particolare interesse, in ambito junghiano sono la psicologia del sogno e il rapporto 
tra psicologia e spiritualità.

Maria Rosalia Novembre, Psichologist-Psychotherapist, she’s a member of CIPA with teaching tasks and a 
IAAP fellow. She’s in private Practice in Palermo as and Analyst and Psychotherapist. She’s committed in re-
hab for patients with previous psychotic disorders and also bears with holistic approaches to the patient with 
organic disease, the patient-physician relationship anche the psychological education and training of healthcare 



 1 - 2018156 Il corpo, la mente

professionals and public assistance. Her mani areas of interest in the Jungian domain are the dream psychology 
and the relationship between psychology and spirit.

manovem@tin.it

Francesca Picone, Psichiatra, Socio Analista del CIPA – Istituto per l’Italia Meridionale e la Sicilia – con 
funzioni didattiche, di docenza e supervisione e Vice Direttore in atto della Scuola di Psicoterapia dell’ Istituto 
Meridionale, Membro IAAP. Sue aree di interesse sono il femminile, l’arte e le dipendenze patologiche, in parti-
colare il gioco d’azzardo. Autrice di numerose pubblicazioni, ha di recente pubblicato con Bianca Gallerano per 
Ma.Gi. L’universo di Gaia. La scoperta della donna nel «corpo» della psicologia analitica. Responsabile di U.O.S. 
SerT presso l’Azienda Sanitaria di Palermo, dove vive.

Francesca Picone, M.D., psychiatrist, analytical psychologist, and I.A.A.P. member, associated to CIPA South-
ern Institute. She is a control and training analyst for CIPA and actual. She works in public sector, where she 
is editor in chief of a service, and as psychoanalyst, in Palermo where she lives. Her scientific contributions are 
published regarding various psychological areas of interest: the art, the feminine, in particular the feminine 
archetype in the Mediterranean and drug abuse, gambling and new addictions. Author of several papers, she’s 
co-editor with Bianca Gallerano in L’Universo di Gaia. La scoperta della donna nel «corpo» della psicologia ana-
litica, Ma.Gi Edition. 

francipicone@gmail.com

Cheryle Van Scoy, RN, MN, MA, JA, SP, is a Jungian analyst and Kalffian Sandplay Practitioner with a private 
practice in Santa Barbara CA. She has master’s degrees in both Critical Care Nursing and Mythological Studies, 
academic and professional background in art, design, and photography, and received her analytical training at 
the C G Jung Institute Zurich. She is a member of IAAP (CGJIZ), STA.

Cheryle Van Scoy, RN, MN, MA, JA, SP, è una analista junghiano esperto nella Sandplay Therapy di Dora 
Kalff. Lavora privatamente a Santa Barbara, in California. Ha conseguito laurea Specialistica in Infermeria di 
rianimazione e Studi Mitologici. Si è formata sia a livello accademico che professionale in arte, disegno, fotogra-
fia. Ha studiato presto il C.G. Jung Institute di Zurigo. Membro IAAP (CGJIZ), STA.

cherylev@gmail.com

Luigi Turinese, (Roma 1956), laureato in Medicina (1980), è iscritto al Registro degli omeopati dell’Ordine dei 
Medici di Roma. Psicoterapeuta, è membro didatta del CIPA e della IAAP. È autore dei seguenti libri: Biotipo-
logia. L’analisi del tipo nella pratica medica(1997/2006); Il farmacista omeopata (2002); Caro Hillman…, curato 
insieme a Riccardo Mondo (2004); Hahnemann. Vita del padre dell’Omeopatia. Sonata in cinque movimenti 
(2007), con Riccardo de Torrebruna; Modelli psicosomatici. Un approccio categoriale alla clinica (2009); L’anima 
errante. Variazioni su Narciso (2013); L’omeopatia nelle malattie acute (2015). Vive e lavora a Roma.

Luigi Turinese, born in Rome (1956), graduated in Medicine (1980), is enrolled at the Register of Homeopatic 
Doctors in Rome. He is Psychoterapist and teaching member of CIPA Southern Institute and IAAP. He wrote 
the following books: Biotipologia. L’analisi del tipo nella pratica medica (1997/2006); Il farmacista omeopata 
(2002); Caro Hillman…, edited with Riccardo Mondo (2004); Hahnemann. Vita del padre dell’Omeopatia. So-
nata in cinque movimenti (2007), written with Riccardo de Torrebruna; Modelli psicosomatici. Un approccio 
categoriale alla clinica (2009); L’anima errante. Variazioni su Narciso (2013); L’omeopatia nelle malattie acute 
(2015). He lives and works in Rome.

dottluigiturinese@gmail.com

Caterina Vezzoli, Psicologo analista presso l’Istituto Meridionale del CIPA, IAAP, AGAP. Docente e training 
analyst C.G. Jung Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group; Supervisore IAAP Routers 
Tunisia.

Caterina Vezzoli, Training Analyst of CIPA Southern Institute, IAAP, AGAP; Training Analyst C.G. Jung 
Institute Zurich, Liaison Person IAAP Malta Developing Group, Visiting Supervisor IAAP Routers Tunisia.

caterinavezzoli@gmail.com



1 - 2018 157Il corpo, la mente

Antonella Adorisio, Psicologa, Psicoterapeuta, Analista Junghiana con funzioni didattiche di docenza e di 
supervisione CIPA-IAAP. È stata segretaria scientifica e direttrice della Scuola di Psicoterapia del CIPA – Isti-
tuto di Roma – nonché membro del Comitato Direttivo Nazionale del CIPA. Docente di Movimento Autentico 
in ambito internazionale. Danzamovimentoterapeuta. Autrice di numerose pubblicazioni in Italia e all’estero, 
co-editrice di vari volumi. Autrice del DVD Mysterium. A poetic prayer. Testimonial con body7spirit coniunctio 
presentato in molti paesi del mondo e distribuito da Spring Journal Books. Da molti anni tiene conferenze, or-
ganizza e partecipa a numerosi convegni nazionali e internazionali come relatrice e conduttrice di workshops. 
Conduce come co-leader i Pre-congress Workshops sull’immaginazione Attiva nell’ambito dei Congressi Interna-
zionali della IAAP. Ha tenuto corsi di formazione in Ucraina e Romania. È stata presidente della commissione 
scientifica del XVII Convegno Nazionale CIPA

Antonella Adorisio, Training Jungian Analyst, Supervisor, Teacher CIPA-IAAP. Past Scientific Secretary at 
CIPA Institute of Rome, member of the National Executive Committee of the Jungian School of Psychothera-
py CIPA Institute of Rome. Dance Movement Psychotherapist, Author of numerous Italian and international 
papers, editor of several volumes. She filmed and edited the film-documentary Mysterium. A poetic prayer. 
Testimonial con body7spirit coniunctio distribuited by Spring Journal Books She’s been holding conferences and 
national and international conventions for several years as lecturer and workshop conductor. She also conducts 
Pre-congress Workshops on Active Imagination into IAAP International Convention. Former President of the 
Scientific committee of the XVII CIPA National Convention.

adorisioantonella@gmail.com

Gabriella Cinà, Psicologa, Arteterapeuta Art Therapy Italiana, Psicoterapeuta CIPA Ist. per l’Italia Meridio-
nale e la Sicilia, Psico-oncologa, lavora presso l’Hospice dell’A.O.O.R. Villa Sofia-Cervello di Palermo, docente 
a contratto presso l’Università di Palermo Cdl Tecnica della riabilitazione psichiatrica, si occupa prevalentemen-
te di Medical Art Therapy e supporto all’elaborazione del lutto in età evolutiva e adulta.

Gabriella Cinà, Psychologist, Italian Art-therapist of Italian Art Therapy, Psychotherapist of CIPA Southern 
Institute, Psycho-oncologist, She works at l’Hospice Unit of A.O.O.R. Villa Sofia-Cervello of Palermo, annual 
lecturer of Psychiatric rehabilitation technique at Palermo University. She deals with Medical Art Therapy and 
as grief counselor for infant and adult age.

gabriellacina77@gmail.com

Mimma Della Cagnoletta, Psicologa, Master of Professional Studies in Art Therapy and Creative Deve-
lopment, Pratt Institute New York; Formazione Psicoanalitica presso l’Istituto di Psicoterapia Analitica di Mi-
lano; socio fondatore e presidente di Art Therapy Italiana, Didatta e Supervisore.

Mimma Della Cagnoletta, Psychologist, Master of Professional Studies in Art Therapy and Creative Devel-
opment, Pratt Institute New York, Psychoanalytical training at Analytical Psychotherapy Institute of Milano, 
founder member Art Therapy Italiana, with teaching and supervising functions.

France Fleury, Educatrice-Psicopedagogista diploma universitario ISE, Ginevra; Diploma Accademia di Brera 
(MI); diplomata Arte Terapeuta Art Therapy Italiana, Art Psychotherapist Goldsmiths’ College (Londra); Psy-
choanalist (PPSC- New York), Docente Supervisore Art Therapy Italiana

France Fleury, Psychopedagogist Educator, graduated at ISE, Geneva, graduated at Brera Accademy (MI), Art 
Therapist of Art Therapy Italiana with teaching and supervising function, Art Psychotherapist Goldsmiths’ 
College (Londra); Psychoanalist (PPSC- New York).

Simona Italia, Psicologa, Psicoterapeuta Espressivo Art Therapy Italiana, Psico-oncologa lavora per Ass. Ibi-
scus presso il Reparto di Oncologia Pediatrica a Catania, si occupa di Medical Art Therapy, le sue aree di inte-
resse sono i disturbi di personalità e i disturbi d’ansia, lavora privatamente con l’età evolutiva e adulta.

Simona Italia, psychologist, expressive psychotherapist of Art Therapy Italiana, psycho-oncologist, she prac-
tices at Ibiscus Association, Pediatric Oncology unit in Catania. Engaged in Medical Art therapy, interested in 
personality and stress disorders, she’s in private practice with infant and adult age patients.

Schede biografiche sezione Art & Psyche in Sicily








